JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Tradisi Bahasa Dan Budaya Seorang Petugas Jenang
“Makna Dan Simbol Kuliner Tradisional Masyrakat Lembak Kota
Bengkulu”

YMusyaffa, ?Erwin Rochmansyah, *Zainuri, ¥ Japarudin, Imam Mahdi
D2BMIUIN Fatmawati Sukarno, Bengkulu, Indonesia

Email: Ymusyaffa@mail.uinfasbengkulu.ac.id, ?erwinrohmansyah@gmail.com,

3zainuri@gmail.com , Yjaparudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id,

Simam.mahdi@mail.uinfasbengkulu.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan bagaimana masyarakat adat di Kota
Bengkulu menyambut tamu. Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif.
Tujuannya adalah untuk mengeksplorasi makna simbolis kuliner sekaligus
mengeksplorasi genang dan makanan yang disajikan secara komprehensif. Data akan
dikirimkan kepada Anda pada waktu yang akan menjadi bagian dari layanan, dan
kemudian data akan dikirimkan kepada Anda. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
ada persyaratan khusus bagi seseorang untuk menjabat sebagai jenang; Tidak sembarang
orang dapat melakukan tugas dan peran. Kemudian, ada banyak arti dari menu sederhana
yang disajikan. Jumlah hidangan harus ganjil, belum termasuk nasi. Tentu saja, ini adalah
fitur unik dari tradisi ini. Tradisi yang ditemui penulis selama tinggal di Kota Bengkulu

Kata kunci: Jenang, Arti Simbolis, Kuliner Tradisional,Lembak

Language and Culture Traditions of a Jenang Officer "The Meaning and
Symbols of Traditional Culinary of the Lembak City People"

ABSTRACT

This study aims to describe how indigenous peoples in Bengkulu City welcome guests.
This research method uses a qualitative approach. The goal is to explore the symbolic
meaning of culinary while exploring the puddles and the food served comprehensively.
The data will be sent to you at the time that will be part of the service, and then the data
will be sent to you. The results of this study show that there are special requirements for
a person to serve as a jenang,; Not just anyone can perform tasks and roles. Then, there
is a lot of meaning to the simple menu that is served. The number of dishes should be odd,
not including rice. Of course, this is a unique feature of this tradition. Traditions that the
author encountered during his stay in Bengkulu City

Keyword: Jenang, Symbolic Meaning, Traditional Culinary, Lembak

178


mailto:musyaffa@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:erwinrohmansyah@gmail.com
mailto:zainuri@gmail.com
mailto:japarudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:imam.mahdi@mail.uinfasbengkulu.ac.id

JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

PENDAHULUAN

Masyarakat Lembak di Kota
Bengkulu merupakan salah satu
kelompok etnis yang hingga kini
masih menjaga dengan kuat nilai-
nilai adat, etika sosial, serta tradisi
keagamaan yang diwariskan turun-
temurun. Dalam kehidupan sosial
mereka, adat bukan hanya berfungsi

sebagai sistem budaya, melainkan

juga  menjadi  sarana  untuk
meneguhkan identitas dan
menginternalisasi  ajaran  Islam

dalam bentuk perilaku sehari-hari.
Salah satu tradisi yang menarik
untuk dikaji secara ilmiah adalah
tradisi menjamu tamu dalam
acara doa kematian, yang di
dalamnya terdapat peran penting
sosok jemang — pramusaji yang
memiliki tanggung jawab khusus
dalam melayani tamu dan menjaga
kesakralan ritual.
Dalam konteks masyarakat
Lembak, menjamu tamu bukan
sekadar bentuk sopan santun, tetapi
makna

memiliki spiritual

Rasulullah

yang

mendalam. Saw

179

menegaskan bahwa salah satu tanda

keimanan seseorang ialah
kemampuannya memuliakan tamu.
Ajaran ini kemudian diinternalisasi
ke dalam tradisi lokal, termasuk pada
acara doa kematian, yang dikenal
sebagai doa nigo arai, nujuh arai,
dua kali nujuh arai, empat puluh
arai, seratus arai, seribu arai. Setiap
kali acara ini digelar, masyarakat
Lembak menjadikannya  bukan
hanya momen untuk mendoakan
almarhum/almarhumah, tetapi juga
sebagai wujud silaturahmi dan
penghormatan terhadap para tamu
yang hadir.

Praktik menjamu tamu pada
masyarakat Lembak memiliki sistem
dan aturan adat yang ketat. Tamu
tidak disambut secara sembarangan,
melainkan disiapkan dengan tata
penyajian khusus yang diatur oleh
jenang. Sosok jenang  dipilih
berdasarkan kriteria tertentu, seperti
pemahaman terhadap adat, sikap
sopan, dan kesediaan melayani

dengan  penuh  penghormatan.



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Seseorang yang menjadi jenang
harus mengenakan pakaian adat
berupa kain sarung, baju takwa
panjang, dan kopiah hitam. Cara
menyajikan makanan pun memiliki
aturan tersendiri — dimulai dengan
mencuci tangan para tamu, menata
nasi dan lauk pauk, serta memastikan
jumlah piring lauk disajikan dalam
bilangan ganjil sebagai simbol
keseimbangan dan doa keselamatan.

Tradisi sarat

ini dengan

simbol-simbol komunikasi
nonverbal yang merepresentasikan
dan  sosial

nilai-nilai  religius

masyarakat ~ Lembak. = Menurut
pendekatan etnografi komunikasi
(Hymes, 1974: 8), setiap tindakan
dalam konteks budaya memiliki
makna simbolik yang hanya dapat
dipahami  melalui  pemahaman
terhadap sistem nilai masyarakatnya.
Dalam kasus masyarakat Lembak,
jenang berfungsi sebagai “mediator
kultural” yang menghubungkan

antara adat dan nilai-nilai Islam

180

melalui tindakan penyajian makanan
dan penghormatan terhadap tamu.

Selain itu, tradisi penjamuan
tamu dalam doa kematian juga
menjadi  bentuk  nyata  dari
komunikasi dakwah Kkultural, di
mana pesan-pesan moral Islam
disampaikan melalui perilaku dan
simbol sosial, bukan sekadar melalui
ceramah verbal. Hal ini sejalan
dengan konsep dakwah profetik
(Kuntowijoyo, 2001: 43) yang
menekankan pentingnya humanisasi,
liberasi, dan transendensi dalam
aktivitas dakwah. Melalui perilaku
jenang, masyarakat Lembak
menunjukkan bentuk dakwah yang
menekankan keteladanan, empati
sosial, dan penghormatan terhadap
sesama.

Beberapa penelitian terdahulu
membahas  tradisi  serupa  di
masyarakat Melayu, Rejang, dan
Serawai di Bengkulu, namun belum
banyak yang mengkaji secara
mendalam peran jenang sebagai
adat dan

simbol komunikasi



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

religius. Padahal, peran ini penting
untuk memahami bagaimana Islam
bertransformasi dan  beradaptasi
dalam konteks lokal melalui medium
budaya. Oleh karena itu, penelitian
untuk:  Pertama,

ini  bertujuan

mendeskripsikan  peran  jenang
dalam tradisi penjamuan tamu pada
acara doa kematian masyarakat
Lembak. Kedua, menggali makna
simbolik dari tata penyajian kuliner
tradisional dalam acara tersebut.
Ketiga, menjelaskan  nilai-nilai
dakwah dan komunikasi sosial yang
tercermin dalam praktik adat ini.
Kajian terhadap tradisi jamuan
tamu dalam masyarakat adat telah
banyak dilakukan oleh para peneliti,
baik dari sudut pandang antropologi,
komunikasi, maupun studi Islam.
Penelitian oleh Nilamsari (2014:177)
menegaskan bahwa simbol-simbol
budaya dalam kegiatan sosial
masyarakat berfungsi sebagai sarana

komunikasi tidak  hanya

yang
menyampaikan pesan, tetapi juga

membentuk nilai dan identitas sosial.

181

Sementara itu, penelitian Erdi

(2016:15)  tentang  komunikasi
transendental dalam pewahyuan Al-
Qur’an menjelaskan bahwa bentuk
memiliki

tidak

komunikasi  spiritual

kedalaman makna

yang

sekadar verbal, melainkan juga
simbolik dan etis.

Dalam konteks lokal
Bengkulu, beberapa studi mengenai
masyarakat adat Rejang dan Serawai
tradisi

menunjukkan adanya

penjamuan berhubungan

yang
dengan nilai religius. Namun, kajian
tentang masyarakat Lembak masih
terbatas, terutama terkait peran
jenang dalam ritual doa kematian.
Tradisi ini unik karena memadukan
sistem sosial adat dengan nilai-nilai

Islam melalui bentuk komunikasi

nonverbal berupa penyajian
makanan, tata krama, dan etika
pelayanan.  Dengan  demikian,

penelitian ini menawarkan kebaruan
(novelty) dalam mengkaji dimensi
dakwah profetik yang termanifestasi

dalam praktik budaya lokal.



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Teori etnografi komunikasi
yang dikembangkan oleh Dell

Hymes menjadi landasan utama

penelitian ini.
memperkenalkan model SPEAKING

Ends, Act

Hymes

(Setting, Participants,

sequence, Key, Instrumentalities,
Norms, Genre) untuk menganalisis
peristiwa komunikasi dalam konteks
budaya. Melalui kerangka ini,
peneliti dapat memahami bagaimana
unsur-unsur komunikasi — seperti
tempat, pelaku, tujuan, norma, dan
bentuk pesan — bekerja secara
terpadu dalam situasi sosial tertentu
(Hymnes, 1974: 16).
Dalam konteks masyarakat
Lembak, peristiwa komunikasi ritual
kematian melibatkan

pada doa

unsur-unsur tersebut. Setting

mencakup rumah duka dan ruang

penyajian makanan; Participants
terdiri dari jemang, tamu, dan
keluarga  penyelenggara;  Ends

menunjukkan tujuan sosial-religius,
yakni penghormatan terhadap tamu

dan doa untuk almarhum; Norms

182

diatur oleh tata krama adat dan

syariat Islam. Melalui etnografi
komunikasi, penelitian ini berusaha
menafsirkan bagaimana tindakan
jenang dalam menyajikan makanan
merupakan pesan simbolik yang
mengandung nilai dakwah dan
solidaritas sosial dengan tutur bahasa
dan nilai budaya.

Bloomfield merupakan salah
satu tokoh linguistic structural,
berpendapat bahwa bahasa adalah
sistem lambang berupa bunyi yang
bersifat sewenang-wenang (arbitrer)
dan dipakai oleh anggota masyarakat
untuk berkomunikasi. Sedangkan
masyarakat adalah sebuah komunitas
yang interdependen saling
tergantung satu sama lain. Umumnya
istilah masyarakat digunakan untuk
mengacu sekelompok orang yang
hidup  bersama  dalam  satu
komunikasi yang teratur.

James W. Carey membedakan
dua model komunikasi: transmission
model dan ritual model (Carey,

1989: 23). Dalam model ritual,



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

komunikasi tidak sekadar

mentransfer informasi, melainkan
menciptakan makna bersama dan
memperkuat ikatan sosial.
Komunikasi ritual juga berperan
mempertahankan tatanan sosial dan
nilai-nilai budaya. Dalam konteks
masyarakat Lembak, penyajian
makanan oleh jenang pada acara doa
kematian merupakan bentuk
komunikasi ritual, di mana tindakan
tunduk, dan

penyajian, gesture

berpakaian sopan menjadi sarana

penguatan solidaritas sosial dan
religius.

Melalui komunikasi ritual,
nilai-nilai Islam tentang
penghormatan,  kesabaran, dan
kebersamaan diwujudkan dalam

perilaku konkret. Prosesi penyajian
makanan bukan hanya aktivitas fisik,
tetapi juga sarana dakwah nonverbal
yang menumbuhkan rasa empati dan
kebersamaan antarwarga. Dengan

demikian, tradisi ini tidak hanya

memperkuat tatanan adat, tetapi juga

183

memperkokoh nilai-nilai keislaman
dalam kehidupan sosial.

Konsep dakwah Kkultural
menekankan bahwa dakwah dapat
dilakukan melalui adaptasi dengan
budaya lokal tanpa menghilangkan
nilai-nilai  Islam

2001:

(Kuntowijoyo,
55). Dakwah tidak harus
disampaikan melalui ceramah atau
khutbah, melainkan bisa diwujudkan
dalam bentuk keteladanan dan
Dalam  konteks

dakwah

sosial.

Lembak,

praktik
masyarakat
kultural terwujud melalui perilaku
Jjenang yang sopan, ikhlas melayani,
dan menjunjung tinggi
penghormatan terhadap tamu.

Selain itu, konsep dakwah
profetik oleh

yang  digagas

Kuntowijoyo  menekankan tiga

dimensi utama (Kuntowijoyo, 2001:
60): humanisasi (memanusiakan
manusia), /iberasi (pembebasan dari
ketidakadilan),

dan transendensi

(pengakuan terhadap kekuasaan
Tuhan). Dalam tradisi penjamuan

tamu, nilai humanisasi tampak dari



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

perilaku jenang yang menghormati

setiap tamu tanpa membedakan
status sosial. Liberasi terwujud
dalam kebersamaan masyarakat
yang saling membantu
penyelenggaraan doa kematian tanpa
pamrih. Sedangkan transendensi
terlihat dari kesadaran bahwa
seluruh  aktivitas ini dilakukan
sebagai  bentuk  ibadah  dan

pengabdian kepada Allah Swt.

Dalam  perspektif  Islam,

menghormati  tamu  merupakan

bagian dari iman. Rasulullah Saw

bersabda:

“Barang siapa yang
beriman kepada Allah dan hari
akhir, hendaklah
tamunya” (HR. Bukhari dan Muslim

dalam Safei, 2010: 72). Nilai ini

ia memuliakan

menjadi fondasi moral dalam tradisi
masyarakat Lembak. Sikap jenang
yang menunduk, berpakaian sopan,
dan tidak membelakangi tamu
merupakan manifestasi dari adab
Islami yang terinternalisasi dalam
adat setempat. Dengan demikian,

adat dan Islam saling menguatkan

184

dan membentuk sistem nilai yang
harmonis. Oleh sebab itu, penelitian
ini diharapkan dapat memperkaya
khazanah kajian komunikasi Islam
berbasis budaya lokal, serta menjadi
referensi bagi penguatan dakwah
kultural di tengah perubahan sosial

yang semakin modern.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan
kualitatif

pendekatan dengan

metode etnografi komunikasi.
Pendekatan ini dipilih karena fokus
penelitian adalah memahami makna
simbolik dan komunikasi sosial yang
terwujud dalam praktik budaya
masyarakat Lembak di  Kota
Bengkulu, khususnya dalam tradisi
menjamu tamu pada acara doa
Menurut

kematian. Spradley,

etnografi memungkinkan peneliti
memahami pola pikir dan makna
tindakan sosial suatu komunitas
melalui partisipasi dan pengamatan
langsung  (Spradley, 2007: 3).
Melengkapi daripada definisi istilah

etnografi berasal dari kata ethno



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

(bangsa) dan graphy (menguraikan),
jadi etnografi yang dimaksud adalah
usaha untuk

menguraikankebudayaan atau aspek-

aspek  kebudayaan  (Moleong,
1990:13).  Etnografi  merupakan
suatubangunan pengetahuan yang
meliputi  teknikpenelitian,  teori
etnografi, dan berbagai
macamdeskripsi kebudayaan

(Spradley, 1997:12). Situasi yang

sama bisa mempertahankan
konfigurasi umum yang konsisten
pada aktivitasdan ekologi yang sama
di dalam komunikasi yang terjadi,
meskipun terdapat perbedaan dalam
jenis interaksi yang terjadi di sana
(Ibrahim,1994:36).

bersifat

Penelitian 1ni

deskriptif karena bertujuan
menggambarkan fenomena secara
realitas

mendalam  berdasarkan

lapangan, bukan untuk menguji
hipotesis. Pendekatan kualitatif juga
memungkinkan peneliti menangkap
konteks sosial, emosi, dan simbol

budaya yang tidak dapat dijelaskan

185

hanya dengan angka atau statistik.

Penelitian dilaksanakan di
Kelurahan Pagar Dewa,
Kecamatan Selebar, Kota

Bengkulu, yang merupakan salah
satu wilayah dengan populasi
masyarakat Lembak cukup dominan.
Kawasan ini masih mempertahankan
adat  dalam

berbagai  tradisi

kehidupan sehari-hari, termasuk
tradisi jamuan tamu pada acara
sakral seperti doa  kematian.
Pemilihan lokasi ini didasarkan pada
pertimbangan bahwa masyarakat
Pagar Dewa masih menjalankan
ritual tersebut dengan sangat tertib

dan penuh nilai-nilai religius.

Sumber data
Sumber data utama penelitian
ini adalah masyarakat adat Lembak

terlibat langsung dalam

yang
kegiatan doa kematian. Informan
penelitian dipilih secara purposif,
yaitu mereka yang dianggap
mengetahui dan memahami secara

mendalam praktik adat ini. Jumlah



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

informan sebanyak enam orang,

terdiri dari:

1. Satu orang jenang (pramusaji
adat),

2. Empat  tokoh  adat  dan
masyarakat,

3. Satu orang ustaz yang terlibat
dalam kegiatan doa,

4. Satu keluarga penyelenggara
acara doa kematian.

Para informan dipilih karena
memiliki  pengalaman langsung
dalam melaksanakan tradisi tersebut
dan memahami aturan-aturan adat
yang berlaku.

Teknik Pengumpulan Data,
Data dikumpulkan melalui tiga

teknik utama, yakni: Observasi
Partisipan, Wawancara Mendalam,
dan Dokumentasi dan catatan
lapangan.
1. Observasi Partisipan

Peneliti hadir langsung dalam
acara doa kematian dan terlibat
sebagai  pengamat  partisipan.
Melalui observasi, peneliti mencatat

perilaku jenang, proses penyajian

186

makanan, interaksi antara tuan
rumah dan tamu, serta simbol-simbol
adat yang muncul selama prosesi.
Observasi  ini  penting untuk
menangkap makna tindakan sosial
yang sering kali tidak diungkapkan
secara verbal.
2. Wawancara Mendalam (In-
depth Interview)

Wawancara dilakukan secara
langsung kepada keenam informan
dengan panduan semi-terstruktur.

Beberapa pertanyaan utama
meliputi: syarat menjadi jenang, tata
cara penyajian makanan, makna
simbolik dalam jumlah lauk, serta
perubahan tradisi seiring waktu.
Salah satu informan, seorang jenang
senior, menuturkan:

3. Dokumentasi dan Catatan

Lapangan

tambahan

Data diperoleh

melalui  foto kegiatan, catatan

serta dokumen adat

Lembak.

observasi,
ni

hasil

masyarakat Data

berfungsi memperkuat

wawancara dan observasi.



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Teknik Analisis Data

Tahapan analisis data dalam
penelitian kualitatif bisa
dikategorikan pada tahapan berikut,
yaitu analisis data sebelum terjun ke
lokasi penelitian, analisisdata selama
di lokasi dan
(Elma Sutriana, 2019:1-22). Analisis

data dilakukan

setelah dari lokasi
secara interaktif

mengikuti model Miles dan
Huberman yang mencakup tiga
tahapan utama (Miles & Huberman,
1994: 21), yakni: Pertama, Reduksi
data — menyeleksi, memfokuskan,
dan menyederhanakan data lapangan
sesuai

Reduksi

dengan fokus penelitian.
data merupakan bentuk

analisis menajamkan,

yang
menggolongkan, mengarahkan,
membuang yang tidak perlu, dan
mengorganisasi data dengan cara
sedemikian rupa sehingga
kesimpulan akhir dapat diambil.
Reduksi tidak perlu diartikan sebagai
kuantifikasi data. Kedua, Penyajian

data — menyusun data dalam bentuk

187

narasi deskriptif yang memudahkan

pemahaman, Penyajian data
merupakan tahap krusial dalam
proses analisis data kualitatif
yangbertujuan  mengorganisasikan
informasi secara sistematis dan
bermakna. Proses ini
memungkinkan  peneliti  untuk

menampilkan data hasil penelitian

dalam  bentuk mudah

yang

dipahami, baik melalui narasi

deskriptif berupa teks (Sirajuddin
Saleh, 2017). Ketiga, Penarikan

kesimpulan dan verifikasi —

menginterpretasi  makna  data,
kemudian mengaitkannya dengan
teori komunikasi dan dakwah
kultural. Pengambilan kesimpulan
ini  dilakukan  mulai  proses
pengumpulan data di lokasidengan
arti lain peneliti harus berusaha
memahamimakna dari data yang
diperoleh. Hal ini dilakukan sebagai
bentuk hasil dari suatu proses yang
telah dilakukan  (Suharsimi
Arikunto, 2010).Selain itu, analisis

juga dilakukan dengan mengacu



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

pada  prinsip-prinsip  etnografi
komunikasi (Hymes, 1974: 16)
untuk menafsirkan konteks,

partisipan, tujuan, norma, dan bentuk

komunikasi yang terjadi dalam
tradisi penjamuan tamu. Pendekatan
ini memungkinkan peneliti
memahami makna di balik simbol,
gestur, dan bahasa nonverbal dalam
interaksi sosial masyarakat Lembak.
Keabsahan data diperiksa melalui
sumber dan
dilakukan

hasil

teknik triangulasi
metode. Triangulasi
dengan  membandingkan
wawancara antar-informan, serta
mencocokkan dengan hasil observasi
langsung dan dokumentasi lapangan.
Selain itu, peneliti melakukan
member check kepada informan

untuk memastikan bahwa hasil

interpretasi sesuai dengan
pandangan merekan (Miles &
Huberman, 1994: 27).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan
bahwa sosok jenang memegang

peran sentral dalam seluruh prosesi

188

jamuan tamu pada acara doa
kematian masyarakat Lembak. Ia
bukan sekadar pelayan makanan,
melainkan figur adat yang dipercaya
menjaga kesopanan, kesakralan, dan
kehormatan keluarga penyelenggara.
Jenang merupakan representasi
moralitas dan simbol religius yang
menghubungkan adat dengan nilai-
nilai Islam.

Dalam wawancara, seorang
tokoh adat menegaskan:

“Jenang itu bukan orang
sembarangan. la harus tahu
cara duduk, cara berjalan,
cara dan

bicara, cara

menyajikan. Kalau jenang
tidak sopan, keluarga bisa
malu.”

Tugas utama jenang adalah
mengatur seluruh tahapan penyajian
makanan. la memimpin pramusaji
lain dalam menata tempat, membagi

porsi, dan menjaga ketertiban selama

jamuan.  Peran jemang  juga
mencerminkan  struktur  sosial
masyarakat Lembak yang



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

menempatkan etika dan kesopanan

sebagai  nilai  utama. Dalam
perspektif etnografi komunikasi,
jenang berperan sebagai “mediator
simbolik” yang memaknai tindakan
penyajian makanan sebagai bentuk
komunikasi dan dakwah

kultural (Hymes, 1974: 22).

sosial
Jenang itu yang mengatur
makanan di atas. Menang itu yang
mengatur posisi makanan dan
menang ini juga harus tahu yang
didepan ini Ketua adat. Pengaturan
makan juga diatur oleh seorang
jenang pada posisi makanan yang
diatas dan dibawah, dan menu apa
saja yang dibawa, menu gulai kepala
ikan harus menghadap dengan ketua
adat. Contoh kepala ikan harus di
atas, rendang daging harus diatas

sedangkan perkedel dan

sayur-
sayuran harus dibawah. (Wawancara
dengan
10/08/2022), (Een, Gaya, Ajalon,

2022).

Hasyim B  Bengkulu

189

1. Etika Penyajian dan

Simbolisme Dalam Tindakan

Jenang
Temuan lapangan
menunjukkan bahwa tata cara

penyajian makanan oleh jenang
diatur dengan sangat detail. Setiap
gerakan memiliki makna simbolik
yang kuat. Sebelum menyajikan
makanan, jenang wajib mengenakan

sarung, baju takwa panjang, dan

kopiah hitam — pakaian yang
mencerminkan  kesopanan  dan
religiositas.  Ketika  menyajikan

makanan, jenang berjalan pelan
sambil menunduk dan tidak boleh

membelakangi  tamu. Setelah

meletakkan makanan, ia mundur

perlahan sambil menunduk dan

mengucapkan  “silakan  makan”

dengan suara lembut.

Tindakan ini mencerminkan
nilai tawadhu’ (rendah hati) dan
al-dhaif

ikram (memuliakan

tamu), sebagaimana ditekankan
dalam ajaran Islam (HR. Bukhari-

Muslim dalam Safei, 2010: 72).



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Dalam tradisi masyarakat Lembak,
perilaku ini disebut ngemelaku mulia
— berjalan dengan hormat dan
penuh adab. Gestur ini bukan
sekadar sopan santun, tetapi juga
bentuk komunikasi nonverbal yang
menyampaikan pesan penghormatan
dan spiritualitas.

Menurut Carey, komunikasi
ritual bukan hanya proses pertukaran
informasi, tetapi cara masyarakat
dan

memperkuat solidaritas

menghidupkan  nilai ~ bersama.
Dengan demikian, tindakan jenang
menjadi bentuk komunikasi ritual
yang mempererat hubungan sosial
dan spiritual antara tuan rumah dan
tamu (Carey, 1989: 25).
2. Makna Simbolik Sajian
Kuliner Tradisional

Hasil observasi menunjukkan
bahwa sajian kuliner dalam acara
doa kematian memiliki aturan
khusus. Menu yang dihidangkan
biasanya terdiri atas nasi putih, lauk
ikan),

utama (ayam atau sayur

rebung, sambal terasi, dan beberapa

190

kue tradisional seperti lempeng,

onde-onde, dan lemang.
Menariknya, menurut para informan,
jumlah piring lauk yang disajikan
harus berjumlah ganjil, bukan
jumlah menunya. Misalnya, jika ada
tiga jenis lauk, setiap jenis harus
disajikan dalam piring ganjil (tiga,
lima, atau tujuh).

Makna di balik bilangan ganjil

ini dianggap sebagai  simbol
keseimbangan antara dunia dan
akhirat, hidup dan mati, serta
manusia dan  Tuhan. Dalam

pandangan adat Lembak, bilangan

ganjil juga menandakan

“ketidaksempurnaan

hadapan Allah” —

manusia di
suatu bentuk
pengakuan akan kerendahan diri di
hadapan Sang Pencipta. Makanan
disusun dengan wurutan tertentu:
pertama nasi putih, kemudian lauk-
pauk, dan terakhir hidangan manis
sebagai penutup. Pola ini dimaknai
sebagai perjalanan hidup manusia —
dari

kesederhanaan, perjuangan,

hingga kebahagiaan akhir.



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Simbolisme ini memperlihatkan
kedalaman filosofi kuliner
masyarakat Lembak yang

menggabungkan cita rasa, etika, dan
spiritualitas (Nilamsari, 2014: 179).
3. Nilai-nilai Islam dan Dakwah
Kultural Dalam Tradisi
Jamuan
Praktik jamuan tamu dalam
acara doa kematian merupakan
bentuk nyata dakwah kultural di
masyarakat Lembak. Dakwah tidak
kata-kata,

disampaikan  melalui

tetapi  melalui  tindakan  dan
keteladanan. Jenang yang melayani
dengan penuh hormat mencerminkan
nilai akhlaq al-karimah, sedangkan

keluarga  penyelenggara

yang

menyediakan  makanan  dengan
ikhlas menggambarkan nilai infaq fi
sabilillah.
Menurut Kuntowijoyo,
dakwah profetik harus mengandung
unsur humanisasi, liberasi, dan
transendensi (Kuntowijoyo, 2001:
60). Dalam tradisi ini, humanisasi

tampak dari penghormatan kepada

191

sesama manusia tanpa memandang
status sosial; [liberasi terlihat dari
semangat gotong royong masyarakat
yang membantu tanpa pamrih; dan
transendensi hadir dalam kesadaran
bahwa semua kegiatan ini adalah
bentuk ibadah kepada Allah Swt.

Dengan demikian, jamuan
tamu bukan sekadar praktik sosial,
tetapi sarana internalisasi nilai Islam
dalam kehidupan sehari-hari. Tradisi
ini memperlihatkan bahwa adat dan
agama tidak saling bertentangan,
tetapi saling memperkuat.
4. Dimensi Komunikasi Sosial dan

Solidaritas Komunitas

Tradisi penjamuan tamu juga
berfungsi sebagai media komunikasi
sosial yang mempererat hubungan
antarmasyarakat. Dalam suasana doa
kematian, pertemuan warga menjadi
ajang berbagi duka, memperkuat
solidaritas, dan  menumbuhkan
empati. Hidangan yang disajikan
menjadi simbol kebersamaan —

semua orang duduk bersama tanpa

memandang strata sosial.



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Seorang ustadz

yang
diwawancarai menjelaskan:
“Kalau

Lembak

doa kematian di

itu  bukan cuma
mendoakan orang meninggal,
juga mempererat

silaturahmi.

tapi
Makan bersama
itu bentuk persaudaraan.”

Dalam konteks komunikasi
sosial, praktik makan bersama ini
dapat dimaknai sebagai ritual
integratif (Carey, 1989: 3)) yang
mengokohkan struktur sosial dan
menghidupkan nilai persatuan. Di
sisi lain, tradisi ini juga menjadi
bagi

wadah pendidikan sosial

generasi muda untuk  belajar
menghormati tamu dan menjaga
nilai-nilai adat.
5. Perubahan dan Kebertahanan
Tradisi
Menariknya, berdasarkan

wawancara dengan informan, tidak

ditemukan perubahan signifikan
dalam  tradisi  ini  meskipun
modernisasi  mulai  masuk ke
kehidupan masyarakat. Sebagian

192

besar  warga tetap  memilih

menggunakan jenang daripada jasa

katering. Hal ini menunjukkan

kuatnya daya tahan budaya

masyarakat Lembak terhadap arus
perubahan. Tradisi ini masih
dianggap sakral dan wajib dijaga

karena menyangkut kehormatan

keluarga dan penghormatan terhadap

leluhur.
Namun demikian, ada
kecenderungan bahwa  generasi

muda mulai kurang memahami

filosofi di balik tradisi ini. Oleh
sebab itu, tokoh adat dan agama terus
berupaya  melestarikan  tradisi
melalui pendidikan informal dan
Hal ini

kegiatan sosial.

memperlihatkan ~ bahwa  tradisi
jenang bukan hanya warisan budaya,
tetapi juga sarana pelestarian nilai
dakwah dan etika Islam dalam

konteks local (Spradley, 2007: 42).



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Gambar 1. Petugas Jenang Dalam

Menyaji Makanan

KESIMPULAN

Tradisi menjamu tamu dalam
acara doa kematian masyarakat
Lembak di Kelurahan Pagar Dewa,
Kecamatan Selebar, Kota Bengkulu,
merupakan wujud integrasi yang
harmonis antara nilai-nilai Islam dan
kearifan lokal. Tradisi ini tidak
hanya berfungsi sebagai kegiatan

sosial, tetapi juga sebagai sarana

dakwah kultural yang
memperlihatkan bagaimana ajaran
Islam tentang ikram  al-dhaif
(memuliakan tamu)

diimplementasikan dalam tindakan
nyata.

Sosok jenang memiliki posisi
sentral dalam pelaksanaan tradisi ini.

Ia bukan hanya pelaksana teknis

193

penyajian makanan, melainkan
simbol moralitas, kesopanan, dan
keikhlasan dalam melayani tamu.
Tugasnya diatur secara adat dengan
etika yang ketat: berpakaian sopan,
tidak

berjalan menunduk,

membelakangi tamu, dan
mengucapkan salam dengan penuh
hormat. Semua tindakan tersebut
mencerminkan dakwah nonverbal
yang menanamkan nilai-nilai Islam
melalui perilaku dan simbol sosial.

Makna simbolik

yang
terkandung dalam sajian makanan —
mulai dari jumlah piring ganjil,
urutan penyajian nasi dan lauk,
hingga —

jenis  hidangan

menunjukkan filosofi mendalam
tentang keseimbangan,

kesederhanaan, dan doa

keselamatan. Dengan demikian,
jamuan tamu tidak sekadar ritual
sosial, tetapi juga refleksi spiritual
masyarakat Lembak terhadap konsep
kehidupan dan kematian.

Dalam perspektif komunikasi

Islam, tradisi ini mengandung unsur



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

komunikasi ritual dan profetik. la
membangun kebersamaan,
memperkuat solidaritas sosial, serta
menjadi media internalisasi nilai-
nilai akhlak dan spiritualitas. Praktik
ini  sekaligus menjadi cermin
humanisasi (memuliakan sesama),
liberasi

(gotong tanpa

dan

royong
pamrih), transendensi
(kesadaran ibadah kepada Allah
Swt), sebagaimana ditegaskan oleh
Kuntowijoyo (2001).

Meskipun modernisasi
membawa perubahan gaya hidup,
Lembak

masyarakat masih

mempertahankan  tradisi  jenang

karena dianggap memiliki nilai
moral dan spiritual yang tinggi.
Kebertahanan ini  menandakan
bahwa tradisi lokal dapat menjadi
benteng nilai Islam sekaligus media
dakwah yang kontekstual dan

relevan sepanjang masa.

SARAN
Oleh karena itu, saran untuk
penelitian  ini agar: pertama,

Pemerintah daerah dan lembaga

194

keagamaan mendukung pelestarian
tradisi jemang melalui kegiatan
pendidikan budaya dan dakwah.
Kedua,

Perguruan tinggi Islam,

seperti UIN Fatmawati Sukarno
Bengkulu, menjadikan tradisi ini
sebagai model penelitian integratif
antara budaya dan agama. Ketiga,
Generasi muda Lembak dilibatkan
dalam kegiatan adat agar memahami
dakwah dan filosofi

nilai yang

terkandung dalam setiap ritual.
DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Safei, Agus. 2010. Dimensi
Dakwah.

Ilmu

Wydia

Bandung:
Padjadjaran.
Carey, James W. 1989.

Communication as Culture:
Essays on Media and Society.
Boston: Unwin Hyman.
Dedi Kurnia Syah, 2016.
Komunikasi Lintas Budaya.

Bandung : Simbiosa Rekatama

Media.
Een Syahputra, Gaya Mentari,
Ajalon Tarmizi, 2022,

Makanan Tradisi Dalam Seni



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025

Bedendang Sebagai Kearifan

Lokal Ketahanan Pangan

Masyarakat Melayu Bengkulu.

Bengkulu CV Bremedia
Global.

Elma Sutriani and Rika Octaviani,
“Topik: Analisis Data Dan
Pengecekan Keabsahan Data,”
INA-Rxiv, 2019, 1-22.

Hymes, Dell. 1974. Foundations in

Sociolinguistics: An
Ethnographic Approach.
Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

Ibrahim, Abd Syukur. 1994.

Panduan  Penelitian  Etnografi

Komunikasi.  Surabaya:  Usaha
Nasional.

Jean Piaget, 1997. The Esesnsial
Piaget. 271

Kuntowijoyo. 2001. Islam sebagai

Ilmu: Epistemologi,

Metodologi, dan  Etika.

Yogyakarta: Tiara Wacana.
Miles, Matthew B., dan A. Michael
Huberman. 1994. Qualitative

195

Data  Analysis.  California:
Sage Publications.
Nilamsari, Natalina. 2014.

“Memahami Studi Dokumen
Dalam Penelitian Kualitatif.”
Jurnal Ilmiah X111(2): 177-81.
Sirajuddin  Saleh, Analisis Data

Kualitatif, Pustaka Ramadhan

Bandung, 2017,
https://core.ac.uk/download/p
df/228075212.pdf.

Suharsimi ~ Arikunto,  Prosedur

Penelitian Suatu Pendekatan
Praktik(Rineka Cipta, 2010).
Sumarsono, 2009. “Sosiolingustik.”

Yogyakarta : Sabda

Spradley, James P. 2007. The
Ethnographic Interview. New
York: Holt, Rinechart and
Winston.

Spradley, James p. 1997. Metode
Etnografi,
Misbah Zulfa Elizabeth, Tiara

Penerjemah:

Wacana, Yogyakarta.


https://core.ac.uk/download/pdf/228075212.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/228075212.pdf

