
JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

178 
 

 

Tradisi Bahasa Dan Budaya Seorang Petugas Jenang 

“Makna Dan Simbol Kuliner Tradisional Masyrakat Lembak Kota 

Bengkulu”   

1)Musyaffa, 2)Erwin Rochmansyah, 3)Zainuri, 4) Japarudin, 5)Imam Mahdi 

1)2)3)4)5)UIN Fatmawati Sukarno, Bengkulu, Indonesia 

Email: 1)musyaffa@mail.uinfasbengkulu.ac.id, 2)erwinrohmansyah@gmail.com, 

3)zainuri@gmail.com , 4)japarudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id, 

5)imam.mahdi@mail.uinfasbengkulu.ac.id 

ABSTRAK  

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan bagaimana masyarakat adat di Kota 

Bengkulu menyambut tamu. Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. 

Tujuannya adalah untuk mengeksplorasi makna simbolis kuliner sekaligus 

mengeksplorasi genang dan makanan yang disajikan secara komprehensif. Data akan 

dikirimkan kepada Anda pada waktu yang akan menjadi bagian dari layanan, dan 

kemudian data akan dikirimkan kepada Anda. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

ada persyaratan khusus bagi seseorang untuk menjabat sebagai jenang; Tidak sembarang 

orang dapat melakukan tugas dan peran. Kemudian, ada banyak arti dari menu sederhana 

yang disajikan. Jumlah hidangan harus ganjil, belum termasuk nasi. Tentu saja, ini adalah 

fitur unik dari tradisi ini. Tradisi yang ditemui penulis selama tinggal di Kota Bengkulu 

Kata kunci: Jenang, Arti Simbolis, Kuliner Tradisional,Lembak 

Language and Culture Traditions of a Jenang Officer "The Meaning and 

Symbols of Traditional Culinary of the Lembak City People" 

ABSTRACT  

This study aims to describe how indigenous peoples in Bengkulu City welcome guests. 

This research method uses a qualitative approach. The goal is to explore the symbolic 

meaning of culinary while exploring the puddles and the food served comprehensively. 

The data will be sent to you at the time that will be part of the service, and then the data 

will be sent to you. The results of this study show that there are special requirements for 

a person to serve as a jenang; Not just anyone can perform tasks and roles. Then, there 

is a lot of meaning to the simple menu that is served. The number of dishes should be odd, 

not including rice. Of course, this is a unique feature of this tradition. Traditions that the 

author encountered during his stay in Bengkulu City 

Keyword: Jenang, Symbolic Meaning, Traditional Culinary, Lembak 

 

 

 

mailto:musyaffa@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:erwinrohmansyah@gmail.com
mailto:zainuri@gmail.com
mailto:japarudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:imam.mahdi@mail.uinfasbengkulu.ac.id


JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

179 
 

 

PENDAHULUAN  

Masyarakat Lembak di Kota 

Bengkulu merupakan salah satu 

kelompok etnis yang hingga kini 

masih menjaga dengan kuat nilai-

nilai adat, etika sosial, serta tradisi 

keagamaan yang diwariskan turun-

temurun. Dalam kehidupan sosial 

mereka, adat bukan hanya berfungsi 

sebagai sistem budaya, melainkan 

juga menjadi sarana untuk 

meneguhkan identitas dan 

menginternalisasi ajaran Islam 

dalam bentuk perilaku sehari-hari. 

Salah satu tradisi yang menarik 

untuk dikaji secara ilmiah adalah 

tradisi menjamu tamu dalam 

acara doa kematian, yang di 

dalamnya terdapat peran penting 

sosok jenang — pramusaji yang 

memiliki tanggung jawab khusus 

dalam melayani tamu dan menjaga 

kesakralan ritual. 

Dalam konteks masyarakat 

Lembak, menjamu tamu bukan 

sekadar bentuk sopan santun, tetapi 

memiliki makna spiritual yang 

mendalam. Rasulullah Saw 

menegaskan bahwa salah satu tanda 

keimanan seseorang ialah 

kemampuannya memuliakan tamu. 

Ajaran ini kemudian diinternalisasi 

ke dalam tradisi lokal, termasuk pada 

acara doa kematian, yang dikenal 

sebagai doa nigo arai, nujuh arai, 

dua kali nujuh arai, empat puluh 

arai, seratus arai, seribu arai. Setiap 

kali acara ini digelar, masyarakat 

Lembak menjadikannya bukan 

hanya momen untuk mendoakan 

almarhum/almarhumah, tetapi juga 

sebagai wujud silaturahmi dan 

penghormatan terhadap para tamu 

yang hadir. 

Praktik menjamu tamu pada 

masyarakat Lembak memiliki sistem 

dan aturan adat yang ketat. Tamu 

tidak disambut secara sembarangan, 

melainkan disiapkan dengan tata 

penyajian khusus yang diatur oleh 

jenang. Sosok jenang dipilih 

berdasarkan kriteria tertentu, seperti 

pemahaman terhadap adat, sikap 

sopan, dan kesediaan melayani 

dengan penuh penghormatan. 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

180 
 

 

Seseorang yang menjadi jenang 

harus mengenakan pakaian adat 

berupa kain sarung, baju takwa 

panjang, dan kopiah hitam. Cara 

menyajikan makanan pun memiliki 

aturan tersendiri — dimulai dengan 

mencuci tangan para tamu, menata 

nasi dan lauk pauk, serta memastikan 

jumlah piring lauk disajikan dalam 

bilangan ganjil sebagai simbol 

keseimbangan dan doa keselamatan. 

Tradisi ini sarat dengan 

simbol-simbol komunikasi 

nonverbal yang merepresentasikan 

nilai-nilai religius dan sosial 

masyarakat Lembak. Menurut 

pendekatan etnografi komunikasi 

(Hymes, 1974: 8), setiap tindakan 

dalam konteks budaya memiliki 

makna simbolik yang hanya dapat 

dipahami melalui pemahaman 

terhadap sistem nilai masyarakatnya. 

Dalam kasus masyarakat Lembak, 

jenang berfungsi sebagai “mediator 

kultural” yang menghubungkan 

antara adat dan nilai-nilai Islam 

melalui tindakan penyajian makanan 

dan penghormatan terhadap tamu. 

Selain itu, tradisi penjamuan 

tamu dalam doa kematian juga 

menjadi bentuk nyata dari 

komunikasi dakwah kultural, di 

mana pesan-pesan moral Islam 

disampaikan melalui perilaku dan 

simbol sosial, bukan sekadar melalui 

ceramah verbal. Hal ini sejalan 

dengan konsep dakwah profetik 

(Kuntowijoyo, 2001: 43) yang 

menekankan pentingnya humanisasi, 

liberasi, dan transendensi dalam 

aktivitas dakwah. Melalui perilaku 

jenang, masyarakat Lembak 

menunjukkan bentuk dakwah yang 

menekankan keteladanan, empati 

sosial, dan penghormatan terhadap 

sesama. 

Beberapa penelitian terdahulu 

membahas tradisi serupa di 

masyarakat Melayu, Rejang, dan 

Serawai di Bengkulu, namun belum 

banyak yang mengkaji secara 

mendalam peran jenang sebagai 

simbol komunikasi adat dan 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

181 
 

 

religius. Padahal, peran ini penting 

untuk memahami bagaimana Islam 

bertransformasi dan beradaptasi 

dalam konteks lokal melalui medium 

budaya. Oleh karena itu, penelitian 

ini bertujuan untuk: Pertama, 

mendeskripsikan peran jenang 

dalam tradisi penjamuan tamu pada 

acara doa kematian masyarakat 

Lembak. Kedua, menggali makna 

simbolik dari tata penyajian kuliner 

tradisional dalam acara tersebut. 

Ketiga, menjelaskan nilai-nilai 

dakwah dan komunikasi sosial yang 

tercermin dalam praktik adat ini. 

Kajian terhadap tradisi jamuan 

tamu dalam masyarakat adat telah 

banyak dilakukan oleh para peneliti, 

baik dari sudut pandang antropologi, 

komunikasi, maupun studi Islam. 

Penelitian oleh Nilamsari (2014:177) 

menegaskan bahwa simbol-simbol 

budaya dalam kegiatan sosial 

masyarakat berfungsi sebagai sarana 

komunikasi yang tidak hanya 

menyampaikan pesan, tetapi juga 

membentuk nilai dan identitas sosial. 

Sementara itu, penelitian Erdi 

(2016:15) tentang komunikasi 

transendental dalam pewahyuan Al-

Qur’an menjelaskan bahwa bentuk 

komunikasi spiritual memiliki 

kedalaman makna yang tidak 

sekadar verbal, melainkan juga 

simbolik dan etis. 

Dalam konteks lokal 

Bengkulu, beberapa studi mengenai 

masyarakat adat Rejang dan Serawai 

menunjukkan adanya tradisi 

penjamuan yang berhubungan 

dengan nilai religius. Namun, kajian 

tentang masyarakat Lembak masih 

terbatas, terutama terkait peran 

jenang dalam ritual doa kematian. 

Tradisi ini unik karena memadukan 

sistem sosial adat dengan nilai-nilai 

Islam melalui bentuk komunikasi 

nonverbal berupa penyajian 

makanan, tata krama, dan etika 

pelayanan. Dengan demikian, 

penelitian ini menawarkan kebaruan 

(novelty) dalam mengkaji dimensi 

dakwah profetik yang termanifestasi 

dalam praktik budaya lokal. 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

182 
 

 

Teori etnografi komunikasi 

yang dikembangkan oleh Dell 

Hymes menjadi landasan utama 

penelitian ini. Hymes 

memperkenalkan model SPEAKING 

(Setting, Participants, Ends, Act 

sequence, Key, Instrumentalities, 

Norms, Genre) untuk menganalisis 

peristiwa komunikasi dalam konteks 

budaya. Melalui kerangka ini, 

peneliti dapat memahami bagaimana 

unsur-unsur komunikasi — seperti 

tempat, pelaku, tujuan, norma, dan 

bentuk pesan — bekerja secara 

terpadu dalam situasi sosial tertentu 

(Hymnes, 1974: 16). 

Dalam konteks masyarakat 

Lembak, peristiwa komunikasi ritual 

pada doa kematian melibatkan 

unsur-unsur tersebut. Setting 

mencakup rumah duka dan ruang 

penyajian makanan; Participants 

terdiri dari jenang, tamu, dan 

keluarga penyelenggara; Ends 

menunjukkan tujuan sosial-religius, 

yakni penghormatan terhadap tamu 

dan doa untuk almarhum; Norms 

diatur oleh tata krama adat dan 

syariat Islam. Melalui etnografi 

komunikasi, penelitian ini berusaha 

menafsirkan bagaimana tindakan 

jenang dalam menyajikan makanan 

merupakan pesan simbolik yang 

mengandung nilai dakwah dan 

solidaritas sosial dengan tutur bahasa 

dan nilai budaya. 

Bloomfield merupakan salah 

satu tokoh linguistic structural, 

berpendapat bahwa bahasa adalah 

sistem lambang berupa bunyi yang 

bersifat sewenang-wenang (arbitrer) 

dan dipakai oleh anggota masyarakat 

untuk berkomunikasi. Sedangkan 

masyarakat adalah sebuah komunitas 

yang interdependen saling 

tergantung satu sama lain. Umumnya 

istilah masyarakat digunakan untuk 

mengacu sekelompok orang yang 

hidup bersama dalam satu 

komunikasi yang teratur. 

James W. Carey membedakan 

dua model komunikasi: transmission 

model dan ritual model (Carey, 

1989: 23). Dalam model ritual, 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

183 
 

 

komunikasi tidak sekadar 

mentransfer informasi, melainkan 

menciptakan makna bersama dan 

memperkuat ikatan sosial. 

Komunikasi ritual juga berperan 

mempertahankan tatanan sosial dan 

nilai-nilai budaya. Dalam konteks 

masyarakat Lembak, penyajian 

makanan oleh jenang pada acara doa 

kematian merupakan bentuk 

komunikasi ritual, di mana tindakan 

penyajian, gesture tunduk, dan 

berpakaian sopan menjadi sarana 

penguatan solidaritas sosial dan 

religius.  

Melalui komunikasi ritual, 

nilai-nilai Islam tentang 

penghormatan, kesabaran, dan 

kebersamaan diwujudkan dalam 

perilaku konkret. Prosesi penyajian 

makanan bukan hanya aktivitas fisik, 

tetapi juga sarana dakwah nonverbal 

yang menumbuhkan rasa empati dan 

kebersamaan antarwarga. Dengan 

demikian, tradisi ini tidak hanya 

memperkuat tatanan adat, tetapi juga 

memperkokoh nilai-nilai keislaman 

dalam kehidupan sosial. 

Konsep dakwah kultural 

menekankan bahwa dakwah dapat 

dilakukan melalui adaptasi dengan 

budaya lokal tanpa menghilangkan 

nilai-nilai Islam (Kuntowijoyo, 

2001: 55). Dakwah tidak harus 

disampaikan melalui ceramah atau 

khutbah, melainkan bisa diwujudkan 

dalam bentuk keteladanan dan 

praktik sosial. Dalam konteks 

masyarakat Lembak, dakwah 

kultural terwujud melalui perilaku 

jenang yang sopan, ikhlas melayani, 

dan menjunjung tinggi 

penghormatan terhadap tamu. 

Selain itu, konsep dakwah 

profetik yang digagas oleh 

Kuntowijoyo menekankan tiga 

dimensi utama (Kuntowijoyo, 2001: 

60): humanisasi (memanusiakan 

manusia), liberasi (pembebasan dari 

ketidakadilan), dan transendensi 

(pengakuan terhadap kekuasaan 

Tuhan). Dalam tradisi penjamuan 

tamu, nilai humanisasi tampak dari 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

184 
 

 

perilaku jenang yang menghormati 

setiap tamu tanpa membedakan 

status sosial. Liberasi terwujud 

dalam kebersamaan masyarakat 

yang saling membantu 

penyelenggaraan doa kematian tanpa 

pamrih. Sedangkan transendensi 

terlihat dari kesadaran bahwa 

seluruh aktivitas ini dilakukan 

sebagai bentuk ibadah dan 

pengabdian kepada Allah Swt. 

Dalam perspektif Islam, 

menghormati tamu merupakan 

bagian dari iman. Rasulullah Saw 

bersabda: “Barang siapa yang 

beriman kepada Allah dan hari 

akhir, hendaklah ia memuliakan 

tamunya” (HR. Bukhari dan Muslim 

dalam Safei, 2010: 72). Nilai ini 

menjadi fondasi moral dalam tradisi 

masyarakat Lembak. Sikap jenang 

yang menunduk, berpakaian sopan, 

dan tidak membelakangi tamu 

merupakan manifestasi dari adab 

Islami yang terinternalisasi dalam 

adat setempat. Dengan demikian, 

adat dan Islam saling menguatkan 

dan membentuk sistem nilai yang 

harmonis. Oleh sebab itu,  penelitian 

ini diharapkan dapat memperkaya 

khazanah kajian komunikasi Islam 

berbasis budaya lokal, serta menjadi 

referensi bagi penguatan dakwah 

kultural di tengah perubahan sosial 

yang semakin modern. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan 

metode etnografi komunikasi. 

Pendekatan ini dipilih karena fokus 

penelitian adalah memahami makna 

simbolik dan komunikasi sosial yang 

terwujud dalam praktik budaya 

masyarakat Lembak di Kota 

Bengkulu, khususnya dalam tradisi 

menjamu tamu pada acara doa 

kematian. Menurut Spradley, 

etnografi memungkinkan peneliti 

memahami pola pikir dan makna 

tindakan sosial suatu komunitas 

melalui partisipasi dan pengamatan 

langsung (Spradley, 2007: 3). 

Melengkapi daripada definisi istilah 

etnografi berasal dari kata ethno 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

185 
 

 

(bangsa) dan graphy (menguraikan), 

jadi etnografi yang dimaksud adalah 

usaha untuk 

menguraikankebudayaan atau aspek-

aspek kebudayaan (Moleong, 

1990:13). Etnografi merupakan 

suatubangunan pengetahuan yang 

meliputi teknikpenelitian, teori 

etnografi, dan berbagai 

macamdeskripsi kebudayaan 

(Spradley, 1997:12). Situasi yang 

sama bisa mempertahankan 

konfigurasi umum yang konsisten 

pada aktivitasdan ekologi yang sama 

di dalam komunikasi yang terjadi, 

meskipun terdapat perbedaan dalam 

jenis interaksi yang terjadi di sana 

(Ibrahim,1994:36). 

Penelitian ini bersifat 

deskriptif karena bertujuan 

menggambarkan fenomena secara 

mendalam berdasarkan realitas 

lapangan, bukan untuk menguji 

hipotesis. Pendekatan kualitatif juga 

memungkinkan peneliti menangkap 

konteks sosial, emosi, dan simbol 

budaya yang tidak dapat dijelaskan 

hanya dengan angka atau statistik. 

Penelitian dilaksanakan di 

Kelurahan Pagar Dewa, 

Kecamatan Selebar, Kota 

Bengkulu, yang merupakan salah 

satu wilayah dengan populasi 

masyarakat Lembak cukup dominan. 

Kawasan ini masih mempertahankan 

berbagai tradisi adat dalam 

kehidupan sehari-hari, termasuk 

tradisi jamuan tamu pada acara 

sakral seperti doa kematian. 

Pemilihan lokasi ini didasarkan pada 

pertimbangan bahwa masyarakat 

Pagar Dewa masih menjalankan 

ritual tersebut dengan sangat tertib 

dan penuh nilai-nilai religius. 

Sumber data 

Sumber data utama penelitian 

ini adalah masyarakat adat Lembak 

yang terlibat langsung dalam 

kegiatan doa kematian. Informan 

penelitian dipilih secara purposif, 

yaitu mereka yang dianggap 

mengetahui dan memahami secara 

mendalam praktik adat ini. Jumlah 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

186 
 

 

informan sebanyak enam orang, 

terdiri dari: 

1. Satu orang jenang (pramusaji 

adat), 

2. Empat tokoh adat dan 

masyarakat, 

3. Satu orang ustaz yang terlibat 

dalam kegiatan doa, 

4. Satu keluarga penyelenggara 

acara doa kematian. 

Para informan dipilih karena 

memiliki pengalaman langsung 

dalam melaksanakan tradisi tersebut 

dan memahami aturan-aturan adat 

yang berlaku. 

Teknik Pengumpulan Data, 

Data dikumpulkan melalui tiga 

teknik utama, yakni: Observasi 

Partisipan, Wawancara Mendalam, 

dan Dokumentasi dan catatan 

lapangan. 

1. Observasi Partisipan 

Peneliti hadir langsung dalam 

acara doa kematian dan terlibat 

sebagai pengamat partisipan. 

Melalui observasi, peneliti mencatat 

perilaku jenang, proses penyajian 

makanan, interaksi antara tuan 

rumah dan tamu, serta simbol-simbol 

adat yang muncul selama prosesi. 

Observasi ini penting untuk 

menangkap makna tindakan sosial 

yang sering kali tidak diungkapkan 

secara verbal. 

2. Wawancara Mendalam (In-

depth Interview) 

Wawancara dilakukan secara 

langsung kepada keenam informan 

dengan panduan semi-terstruktur. 

Beberapa pertanyaan utama 

meliputi: syarat menjadi jenang, tata 

cara penyajian makanan, makna 

simbolik dalam jumlah lauk, serta 

perubahan tradisi seiring waktu. 

Salah satu informan, seorang jenang 

senior, menuturkan: 

3. Dokumentasi dan Catatan 

Lapangan 

Data tambahan diperoleh 

melalui foto kegiatan, catatan 

observasi, serta dokumen adat 

masyarakat Lembak. Data ini 

berfungsi memperkuat hasil 

wawancara dan observasi. 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

187 
 

 

 

Teknik Analisis Data 

Tahapan  analisis  data  dalam  

penelitian  kualitatif  bisa  

dikategorikan  pada  tahapan berikut, 

yaitu analisis data sebelum terjun ke 

lokasi penelitian, analisisdata selama 

di lokasi dan  setelah dari lokasi 

(Elma Sutriana, 2019:1-22). Analisis 

data dilakukan secara interaktif 

mengikuti model Miles dan 

Huberman yang mencakup tiga 

tahapan utama (Miles & Huberman, 

1994: 21), yakni: Pertama, Reduksi 

data – menyeleksi, memfokuskan, 

dan menyederhanakan data lapangan 

sesuai dengan fokus penelitian. 

Reduksi data merupakan bentuk 

analisis yang menajamkan, 

menggolongkan, mengarahkan, 

membuang yang tidak perlu, dan 

mengorganisasi data dengan cara 

sedemikian rupa sehingga 

kesimpulan akhir dapat diambil. 

Reduksi tidak perlu diartikan sebagai 

kuantifikasi data. Kedua, Penyajian 

data – menyusun data dalam bentuk 

narasi deskriptif yang memudahkan 

pemahaman, Penyajian   data  

merupakan   tahap   krusial   dalam   

proses   analisis   data   kualitatif   

yangbertujuan   mengorganisasikan   

informasi   secara   sistematis   dan   

bermakna.   Proses   ini 

memungkinkan  peneliti  untuk  

menampilkan  data  hasil  penelitian  

dalam  bentuk  yang  mudah 

dipahami,  baik  melalui  narasi  

deskriptif berupa teks (Sirajuddin 

Saleh, 2017).  Ketiga, Penarikan 

kesimpulan dan verifikasi – 

menginterpretasi makna data, 

kemudian mengaitkannya dengan 

teori komunikasi dan dakwah 

kultural. Pengambilan  kesimpulan  

ini  dilakukan  mulai  proses  

pengumpulan  data  di lokasidengan 

arti lain peneliti harus berusaha 

memahamimakna dari data yang 

diperoleh. Hal ini dilakukan sebagai  

bentuk  hasil  dari  suatu proses  yang  

telah  dilakukan (Suharsimi 

Arikunto, 2010).Selain itu, analisis 

juga dilakukan dengan mengacu 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

188 
 

 

pada prinsip-prinsip etnografi 

komunikasi (Hymes, 1974: 16) 

untuk menafsirkan konteks, 

partisipan, tujuan, norma, dan bentuk 

komunikasi yang terjadi dalam 

tradisi penjamuan tamu. Pendekatan 

ini memungkinkan peneliti 

memahami makna di balik simbol, 

gestur, dan bahasa nonverbal dalam 

interaksi sosial masyarakat Lembak. 

Keabsahan data diperiksa melalui 

teknik triangulasi sumber dan 

metode. Triangulasi dilakukan 

dengan membandingkan hasil 

wawancara antar-informan, serta 

mencocokkan dengan hasil observasi 

langsung dan dokumentasi lapangan. 

Selain itu, peneliti melakukan 

member check kepada informan 

untuk memastikan bahwa hasil 

interpretasi sesuai dengan 

pandangan merekan (Miles & 

Huberman, 1994: 27). 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa sosok jenang memegang 

peran sentral dalam seluruh prosesi 

jamuan tamu pada acara doa 

kematian masyarakat Lembak. Ia 

bukan sekadar pelayan makanan, 

melainkan figur adat yang dipercaya 

menjaga kesopanan, kesakralan, dan 

kehormatan keluarga penyelenggara. 

Jenang merupakan representasi 

moralitas dan simbol religius yang 

menghubungkan adat dengan nilai-

nilai Islam. 

Dalam wawancara, seorang 

tokoh adat menegaskan: 

“Jenang itu bukan orang 

sembarangan. Ia harus tahu 

cara duduk, cara berjalan, 

cara bicara, dan cara 

menyajikan. Kalau jenang 

tidak sopan, keluarga bisa 

malu.” 

Tugas utama jenang adalah 

mengatur seluruh tahapan penyajian 

makanan. Ia memimpin pramusaji 

lain dalam menata tempat, membagi 

porsi, dan menjaga ketertiban selama 

jamuan. Peran jenang juga 

mencerminkan struktur sosial 

masyarakat Lembak yang 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

189 
 

 

menempatkan etika dan kesopanan 

sebagai nilai utama. Dalam 

perspektif etnografi komunikasi, 

jenang berperan sebagai “mediator 

simbolik” yang memaknai tindakan 

penyajian makanan sebagai bentuk 

komunikasi sosial dan dakwah 

kultural (Hymes, 1974: 22). 

Jenang itu yang mengatur 

makanan di atas. Menang itu yang 

mengatur posisi makanan dan 

menang ini juga harus tahu yang 

didepan ini Ketua adat. Pengaturan 

makan juga diatur oleh seorang 

jenang pada posisi makanan yang 

diatas dan dibawah, dan menu apa 

saja yang dibawa, menu gulai kepala 

ikan harus menghadap dengan ketua 

adat. Contoh kepala ikan harus di 

atas, rendang daging harus diatas 

sedangkan perkedel dan sayur-

sayuran harus dibawah. (Wawancara 

dengan Hasyim B Bengkulu 

10/08/2022), (Een, Gaya, Ajalon, 

2022). 

1. Etika Penyajian dan 

Simbolisme Dalam Tindakan 

Jenang 

Temuan lapangan 

menunjukkan bahwa tata cara 

penyajian makanan oleh jenang 

diatur dengan sangat detail. Setiap 

gerakan memiliki makna simbolik 

yang kuat. Sebelum menyajikan 

makanan, jenang wajib mengenakan 

sarung, baju takwa panjang, dan 

kopiah hitam — pakaian yang 

mencerminkan kesopanan dan 

religiositas. Ketika menyajikan 

makanan, jenang berjalan pelan 

sambil menunduk dan tidak boleh 

membelakangi tamu. Setelah 

meletakkan makanan, ia mundur 

perlahan sambil menunduk dan 

mengucapkan “silakan makan” 

dengan suara lembut. 

Tindakan ini mencerminkan 

nilai tawadhu’ (rendah hati) dan 

ikram al-dhaif (memuliakan 

tamu), sebagaimana ditekankan 

dalam ajaran Islam (HR. Bukhari-

Muslim dalam Safei, 2010: 72). 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

190 
 

 

Dalam tradisi masyarakat Lembak, 

perilaku ini disebut ngemelaku mulia 

— berjalan dengan hormat dan 

penuh adab. Gestur ini bukan 

sekadar sopan santun, tetapi juga 

bentuk komunikasi nonverbal yang 

menyampaikan pesan penghormatan 

dan spiritualitas. 

Menurut Carey, komunikasi 

ritual bukan hanya proses pertukaran 

informasi, tetapi cara masyarakat 

memperkuat solidaritas dan 

menghidupkan nilai bersama. 

Dengan demikian, tindakan jenang 

menjadi bentuk komunikasi ritual 

yang mempererat hubungan sosial 

dan spiritual antara tuan rumah dan 

tamu (Carey, 1989: 25). 

2. Makna Simbolik Sajian 

Kuliner Tradisional 

Hasil observasi menunjukkan 

bahwa sajian kuliner dalam acara 

doa kematian memiliki aturan 

khusus. Menu yang dihidangkan 

biasanya terdiri atas nasi putih, lauk 

utama (ayam atau ikan), sayur 

rebung, sambal terasi, dan beberapa 

kue tradisional seperti lempeng, 

onde-onde, dan lemang. 

Menariknya, menurut para informan, 

jumlah piring lauk yang disajikan 

harus berjumlah ganjil, bukan 

jumlah menunya. Misalnya, jika ada 

tiga jenis lauk, setiap jenis harus 

disajikan dalam piring ganjil (tiga, 

lima, atau tujuh). 

Makna di balik bilangan ganjil 

ini dianggap sebagai simbol 

keseimbangan antara dunia dan 

akhirat, hidup dan mati, serta 

manusia dan Tuhan. Dalam 

pandangan adat Lembak, bilangan 

ganjil juga menandakan 

“ketidaksempurnaan manusia di 

hadapan Allah” — suatu bentuk 

pengakuan akan kerendahan diri di 

hadapan Sang Pencipta. Makanan 

disusun dengan urutan tertentu: 

pertama nasi putih, kemudian lauk-

pauk, dan terakhir hidangan manis 

sebagai penutup. Pola ini dimaknai 

sebagai perjalanan hidup manusia — 

dari kesederhanaan, perjuangan, 

hingga kebahagiaan akhir. 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

191 
 

 

Simbolisme ini memperlihatkan 

kedalaman filosofi kuliner 

masyarakat Lembak yang 

menggabungkan cita rasa, etika, dan 

spiritualitas (Nilamsari, 2014: 179). 

3. Nilai-nilai Islam dan Dakwah 

Kultural Dalam Tradisi 

Jamuan 

Praktik jamuan tamu dalam 

acara doa kematian merupakan 

bentuk nyata dakwah kultural di 

masyarakat Lembak. Dakwah tidak 

disampaikan melalui kata-kata, 

tetapi melalui tindakan dan 

keteladanan. Jenang yang melayani 

dengan penuh hormat mencerminkan 

nilai akhlaq al-karimah, sedangkan 

keluarga penyelenggara yang 

menyediakan makanan dengan 

ikhlas menggambarkan nilai infaq fi 

sabilillah. 

Menurut Kuntowijoyo, 

dakwah profetik harus mengandung 

unsur humanisasi, liberasi, dan 

transendensi (Kuntowijoyo, 2001: 

60). Dalam tradisi ini, humanisasi 

tampak dari penghormatan kepada 

sesama manusia tanpa memandang 

status sosial; liberasi terlihat dari 

semangat gotong royong masyarakat 

yang membantu tanpa pamrih; dan 

transendensi hadir dalam kesadaran 

bahwa semua kegiatan ini adalah 

bentuk ibadah kepada Allah Swt. 

Dengan demikian, jamuan 

tamu bukan sekadar praktik sosial, 

tetapi sarana internalisasi nilai Islam 

dalam kehidupan sehari-hari. Tradisi 

ini memperlihatkan bahwa adat dan 

agama tidak saling bertentangan, 

tetapi saling memperkuat. 

4. Dimensi Komunikasi Sosial dan 

Solidaritas Komunitas 

Tradisi penjamuan tamu juga 

berfungsi sebagai media komunikasi 

sosial yang mempererat hubungan 

antarmasyarakat. Dalam suasana doa 

kematian, pertemuan warga menjadi 

ajang berbagi duka, memperkuat 

solidaritas, dan menumbuhkan 

empati. Hidangan yang disajikan 

menjadi simbol kebersamaan — 

semua orang duduk bersama tanpa 

memandang strata sosial. 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

192 
 

 

Seorang ustadz yang 

diwawancarai menjelaskan: 

“Kalau doa kematian di 

Lembak itu bukan cuma 

mendoakan orang meninggal, 

tapi juga mempererat 

silaturahmi. Makan bersama 

itu bentuk persaudaraan.” 

Dalam konteks komunikasi 

sosial, praktik makan bersama ini 

dapat dimaknai sebagai ritual 

integratif (Carey, 1989: 3)) yang 

mengokohkan struktur sosial dan 

menghidupkan nilai persatuan. Di 

sisi lain, tradisi ini juga menjadi 

wadah pendidikan sosial bagi 

generasi muda untuk belajar 

menghormati tamu dan menjaga 

nilai-nilai adat. 

5. Perubahan dan Kebertahanan 

Tradisi 

Menariknya, berdasarkan 

wawancara dengan informan, tidak 

ditemukan perubahan signifikan 

dalam tradisi ini meskipun 

modernisasi mulai masuk ke 

kehidupan masyarakat. Sebagian 

besar warga tetap memilih 

menggunakan jenang daripada jasa 

katering. Hal ini menunjukkan 

kuatnya daya tahan budaya 

masyarakat Lembak terhadap arus 

perubahan. Tradisi ini masih 

dianggap sakral dan wajib dijaga 

karena menyangkut kehormatan 

keluarga dan penghormatan terhadap 

leluhur. 

Namun demikian, ada 

kecenderungan bahwa generasi 

muda mulai kurang memahami 

filosofi di balik tradisi ini. Oleh 

sebab itu, tokoh adat dan agama terus 

berupaya melestarikan tradisi 

melalui pendidikan informal dan 

kegiatan sosial. Hal ini 

memperlihatkan bahwa tradisi 

jenang bukan hanya warisan budaya, 

tetapi juga sarana pelestarian nilai 

dakwah dan etika Islam dalam 

konteks local (Spradley, 2007: 42). 

 

 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

193 
 

 

 

Gambar 1. Petugas Jenang Dalam 

Menyaji Makanan 

KESIMPULAN   

Tradisi menjamu tamu dalam 

acara doa kematian masyarakat 

Lembak di Kelurahan Pagar Dewa, 

Kecamatan Selebar, Kota Bengkulu, 

merupakan wujud integrasi yang 

harmonis antara nilai-nilai Islam dan 

kearifan lokal. Tradisi ini tidak 

hanya berfungsi sebagai kegiatan 

sosial, tetapi juga sebagai sarana 

dakwah kultural yang 

memperlihatkan bagaimana ajaran 

Islam tentang ikram al-dhaif 

(memuliakan tamu) 

diimplementasikan dalam tindakan 

nyata. 

Sosok jenang memiliki posisi 

sentral dalam pelaksanaan tradisi ini. 

Ia bukan hanya pelaksana teknis 

penyajian makanan, melainkan 

simbol moralitas, kesopanan, dan 

keikhlasan dalam melayani tamu. 

Tugasnya diatur secara adat dengan 

etika yang ketat: berpakaian sopan, 

berjalan menunduk, tidak 

membelakangi tamu, dan 

mengucapkan salam dengan penuh 

hormat. Semua tindakan tersebut 

mencerminkan dakwah nonverbal 

yang menanamkan nilai-nilai Islam 

melalui perilaku dan simbol sosial. 

Makna simbolik yang 

terkandung dalam sajian makanan — 

mulai dari jumlah piring ganjil, 

urutan penyajian nasi dan lauk, 

hingga jenis hidangan — 

menunjukkan filosofi mendalam 

tentang keseimbangan, 

kesederhanaan, dan doa 

keselamatan. Dengan demikian, 

jamuan tamu tidak sekadar ritual 

sosial, tetapi juga refleksi spiritual 

masyarakat Lembak terhadap konsep 

kehidupan dan kematian. 

Dalam perspektif komunikasi 

Islam, tradisi ini mengandung unsur 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

194 
 

 

komunikasi ritual dan profetik. Ia 

membangun kebersamaan, 

memperkuat solidaritas sosial, serta 

menjadi media internalisasi nilai-

nilai akhlak dan spiritualitas. Praktik 

ini sekaligus menjadi cermin 

humanisasi (memuliakan sesama), 

liberasi (gotong royong tanpa 

pamrih), dan transendensi 

(kesadaran ibadah kepada Allah 

Swt), sebagaimana ditegaskan oleh 

Kuntowijoyo (2001). 

Meskipun modernisasi 

membawa perubahan gaya hidup, 

masyarakat Lembak masih 

mempertahankan tradisi jenang 

karena dianggap memiliki nilai 

moral dan spiritual yang tinggi. 

Kebertahanan ini menandakan 

bahwa tradisi lokal dapat menjadi 

benteng nilai Islam sekaligus media 

dakwah yang kontekstual dan 

relevan sepanjang masa. 

SARAN 

Oleh karena itu, saran untuk 

penelitian ini  agar: pertama, 

Pemerintah daerah dan lembaga 

keagamaan mendukung pelestarian 

tradisi jenang melalui kegiatan 

pendidikan budaya dan dakwah. 

Kedua, Perguruan tinggi Islam, 

seperti UIN Fatmawati Sukarno 

Bengkulu, menjadikan tradisi ini 

sebagai model penelitian integratif 

antara budaya dan agama. Ketiga, 

Generasi muda Lembak dilibatkan 

dalam kegiatan adat agar memahami 

nilai dakwah dan filosofi yang 

terkandung dalam setiap ritual.  

DAFTAR PUSTAKA   

Ahmad Safei, Agus. 2010. Dimensi 

Ilmu Dakwah. Bandung: 

Wydia Padjadjaran. 

Carey, James W. 1989. 

Communication as Culture: 

Essays on Media and Society. 

Boston: Unwin Hyman. 

Dedi Kurnia Syah, 2016. 

Komunikasi Lintas Budaya. 

Bandung : Simbiosa Rekatama 

Media. 

Een Syahputra, Gaya Mentari, 

Ajalon Tarmizi, 2022, 

Makanan Tradisi Dalam Seni 



JURNAL KAGANGA, VOL. 9 NO. 2, OKTOBER 2025 

195 
 

 

Bedendang Sebagai Kearifan 

Lokal Ketahanan Pangan 

Masyarakat Melayu Bengkulu. 

Bengkulu : CV Bremedia 

Global. 

Elma Sutriani and Rika Octaviani, 

“Topik: Analisis Data Dan 

Pengecekan Keabsahan Data,” 

INA-Rxiv, 2019, 1–22. 

Hymes, Dell. 1974. Foundations in 

Sociolinguistics: An 

Ethnographic Approach. 

Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press. 

Ibrahim, Abd Syukur. 1994. 

Panduan Penelitian Etnografi 

Komunikasi. Surabaya: Usaha 

 Nasional. 

Jean Piaget, 1997. The Esesnsial 

Piaget. 271 

Kuntowijoyo. 2001. Islam sebagai 

Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, dan Etika. 

Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Miles, Matthew B., dan A. Michael 

Huberman. 1994. Qualitative 

Data Analysis. California: 

Sage Publications. 

Nilamsari, Natalina. 2014. 

“Memahami Studi Dokumen 

Dalam Penelitian Kualitatif.” 

Jurnal Ilmiah XIII(2): 177–81. 

Sirajuddin Saleh, Analisis Data 

Kualitatif, Pustaka Ramadhan 

Bandung, 2017, 

https://core.ac.uk/download/p

df/228075212.pdf. 

Suharsimi Arikunto, Prosedur 

Penelitian Suatu Pendekatan 

Praktik(Rineka Cipta, 2010). 

Sumarsono, 2009. “Sosiolingustik.” 

Yogyakarta : Sabda 

Spradley, James P. 2007. The 

Ethnographic Interview. New 

York: Holt, Rinehart and 

Winston. 

Spradley, James p. 1997. Metode 

Etnografi, Penerjemah: 

Misbah Zulfa Elizabeth, Tiara 

Wacana, Yogyakarta. 

 

 

 

https://core.ac.uk/download/pdf/228075212.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/228075212.pdf

