
JURNAL ILMIAH KORPUS 
Vol. 9 No. 3, 2025 

ISSN (online): 2614-6614  
Available online at https://ejournal.unib.ac.id/index.php/korpus/index 

doi: https://doi.org/10.33369/jik.v9i3.36165    
 
 
 
 

 

 
 
 

359                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025 

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Mayarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

 
1Mita Puspita Sari; 2Amrizal; 3Bustanuddin Lubis 

 
1,2,3Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Bengkulu 

 
Korespondensi: mitapuspita0609@gmail.com  

 
Abstrak 

Tradisi lisan merupakan bagian penting dari warisan budaya yang mengandung 
nilai-nilai pengetahuan lokal serta makna simbolik yang diwariskan secara turun-
temurun. Namun, perkembangan zaman berpotensi menyebabkan tergerusnya 
pemahaman masyarakat terhadap makna dan nilai yang terkandung dalam tradisi 
tersebut apabila tidak didokumentasikan secara ilmiah. Tujuan penelitian ini 
untuk mendeskripsikan makna simbolik perangkat dan menguraikan pengetahuan 
lokal dalam tradisi ncukur ghumbak masyarakat Serawai Kabupaten Bengkulu 
Selatan. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif. Teknik 
pengumpulan menggunakan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. 
Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif kualitatif melalui tahapan reduksi 
data, penyajian data, dan penarikan simpulan. Hasil dari penelitian ini 
menunjukkan bahwa terdapat makna simbolik perangkat yang digunakan dalam 
tradisi ncukur ghumbak yaitu 1) bunga rajut dan bendera uang memiliki makna 
pelambangan kebahagiaan, 2) jambar memiliki makna perdamaian 3)bunga rampai 
memiliki makna kemakmuran, 4) dedulang memiliki makna yaitu beras memiliki 
makna pengharapan mendapat rezeki yang banyak, niugh niugh,  makna 
pengharapan agar kelak bermanfaat, belacu melambangkan kesucian, 5) lilin 
memiliki makna masa depan yang cerah, 6) wadah ncukur ghumbak memiliki 
makna yaitu niugh mudau, memiliki makna pengharapan agar kelak bermanfaat, 
sedingin makna pengharapan agar menjadi pribadi yang sabar dan berkepala 
dingin, njuang abang memiliki makna agar anak kelak menjadi anak pemberani. 
Pengetahuan lokal dalam tradisi ncukur ghumbak, yaitu 1) membuang ghumbak 
kamah, 2) penyetaraan berat ghumbak ke harga emas atau perak dengan 
meneladani pada masa kelahiran Nabi Muhammad SAW. 

Kata kunci: Ncukur Ghumbak, Pengetahuan Lokal, Tradisi Lisan 

Abstract 
Oral traditions are an important part of cultural heritage that contain local 
knowledge values and symbolic meanings passed down from generation to 
generation. However, the development of the times has the potential to erode 
public understanding of the meanings and values embedded in these traditions if 
they are not documented scientifically. The data obtained were analyzed using a 
descriptive qualitative approach through the stages of data reduction, data 
presentation, and conclusion drawing. The aim of this research is to describe the 
symbolic meaning of the device and describe local knowledge in the ncukur 
ghumbak tradition of the Serawai community, South Bengkulu Regency. The 

https://doi.org/10.33369/jik.v9i3.36165
mailto:mitapuspita0609@gmail.com


 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

360                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

method used in this research is qualitative. The collection technique uses 
observation, interviews and documentation techniques. The results of this 
research show that there is a symbolic meaning to the devices used in the ncukur 
ghumbak tradition, namely 1) knitted flowers and money flags have the meaning 
of symbolizing happiness, 2) jambar has the meaning of peace 3) potpourri has 
the meaning of prosperity, 4) dedulang has the meaning of rice. has the meaning 
of hope of getting a lot of good fortune, niugh, the meaning of hope that it will 
be useful in the future, calico symbolizes purity, 5) the candle has the meaning of 
a bright future, 6) the noukur ghumbak container has the meaning of niugh 
mudau, has the meaning of hope that it will be useful in the future, as cool the 
meaning of hope to become a patient and level-headed person, njuang abang has 
the meaning so that children will become brave children in the future. Local 
knowledge in the ncukur ghumbak tradition, namely 1) throwing away the 
ghumbak kamah, 2) equalizing the weight of the zhumbak to the price of gold or 
silver following the birth of the Prophet Muhammad SAW. 

Keywords: Lokal Knowledge, Ncukur Ghumbak, Oral Tradition 

 
PENDAHULUAN 

Provinsi Bengkulu merupakan Provinsi yang ada di Pulau Sumatra. Terdiri dari 9 
kabupaten dan 1 kota. Meliputi: 1) Kota Bengkulu, 2) Kabupaten Bengkulu Tengah, 3) 
Kabupaten Bengkulu Selatan, 4) Kabupaten Bengkulu Utara, 5) Kabupaten Kaur, 6) 
Kabupaten Kepahiang, 6) Kabupaten Lebong, 7) Kabupaten Rejang Lebong, 8) 
Kabupaten Mukomuko, dan 10) Kabupaten Seluma.  (Diskominfotik Provinsi 
Bengkulu, 2021). Kabupaten atau kota yang ada di Provinsi Bengkulu ini memiliki 
keragaman budaya dan tradisi. Kebudayaan dan tradisi ini diwariskan dari generasi ke 
generasi sejak zaman dahulu. Meskipun pada zaman dahulu masyarakat belum 
mengenal tulisan, akan tetapi proses pewarisan ini tetap dilakukan dengan penyampaian 
secara lisan, proses pewarisan tradisi secara lisan ini dikenal dengan tradisi lisan. 

Tradisi lisan ini merupakan kebiasaan yang ada dalam suatu masyarakat dan 
diwariskan dari generasi ke generasi. Beberapa pakar telah memberikan definisi 
mengenai tradisi lisan. Sebagaimana yang dikemukakan Sibarani (dalam Wati, 2023:53) 
menegaskan bahwa tradisi lisan tidak hanya mencakup kelisanan, seperti tuturan yang 
kemudian direkam, tetapi juga bentuk dan pola lisan yang dimaksudkan untuk menjadi 
pengetahuan umum dan diwariskan melalui banyak pengulangan dari satu generasi ke 
generasi berikutnya. Darban (dalam Priyadi, 2014:18) menyebutkan tradisi lisan adalah 
cerita rakyat yang diungkapkan secara lisan dan lambat laun berkembang secara lisan. 

Sedyawati (dalam Pudentia, 2015:490) mengatakan bahwa tradisi lisan sangat 
beragam dalam hal gaya dan struktur ekspresi, mulai dari bentuk yang berbentuk 
tradisional yang sederhana dan terkenal hingga ke bentuk yang lebih kompleks. Lebih 
lanjut Rubin (dalam Utomo dan Kurniawan, 2017:171) menyebutkan berbagai ekspresi 
masyarakat yang dinyatakan dalam tradisi lisan memang tidak hanya berisi cerita 
dongeng, mitologi, atau legenda, tetapi juga mengenai sistem religi dan kepercayaan, 
pembentukan dan peneguhan adat, sejarah, hukum, pengobatan, asal-usul masyarakat, 
dan kearifan lokal mengenai lingkungannya. 

Henige (dalam Finnegan, 1992:7) mendefinisikan tradisi lisan secara tegas sebagai 
ingatan-ingatan masa lalu yang umum atau diketahui secara universal dalam suatu 
budaya tertentu dan telah diwariskan setidaknya selama beberapa generasi. Lebih lanjut 
Primadata dan Biroli (2020: 497) tradisi  lisan  sendiri  dapat  diartikan sebagai   suatu   



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                361 

kebiasaan   penyampaian   pesan   secara   lisan   atau   verbal   pada   suatu masyarakat   
yang   dilakukan   secara   turun-temurun   antar   generasi   untuk   menjaga eksistensi  
budayanya. Selanjutnya Vansina (1985:27-28) menjelaskan bahwa tradisi lisan sebagai 
pesan verbal yang merupakan pernyataan yang disampaikan dari masa lalu ke generasi 
sekarang. 

Finnegan (1992:5-7) mendefinisikan bahwa tradisi lisan merupakan kata-kata yang 
diucapkan dan ditransmisikan secara lisan dari mulut ke mulut. Finnegan (1992:5-7) 
menjelaskan sesuatu yang disebut tradisi lisan jika memiliki beberapa ciri, yaitu 1) verbal, 
2) tidak tertulis, 3) milik masyarakat atau rakyat, biasanya dengan konotasi tidak 
berpendidikan, non-elit, dan bukan milik individu atau kelompok kepentingan tertentu, 
4) tradisi lisan biasanya diartikan sebagai materi yang disampaikan secara lisan, 5) 
fundamental dan bernilai yang ditransmisikan lintas generasi, 6) untuk menandai 
identitas suatu kelompok masyarakat.  

Selanjutnya Sibarani (dalam Purba, 2022:9-10) menyebutkan tradisi lisan memiliki 
beberapa ciri, yaitu 1) merupakan kegiatan budaya, kebiasaan atau kebudayaan 
berbentuk lisan sebagai lisan dan bukan lisan, 2) memiliki kegiatan atau peristiwa 
sebagai konteks penggunaannya, 3) dapat diamati dan ditonton, 4) bersifat tradisional, 
5) diwariskan secara turun-temurun, 6) proses penyampaian dari mulut ke telinga, 7) 
mengandung nilai-nilai dan norma-norma budaya, 8) memiliki versi-versi, 9) milik 
bersama komunitas tertentu, dan 10) berpotensi direvitalisasi dan diangkat sebagai 
sumber industri budaya. 

Lebih lanjut Hoed (dalam Marhandra, 2021:8) mengatakan tradisi lisan adalah 
beragam pengetahuan dan adat kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun secara 
lisan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Sari (2023:2) menyebutkan tradisi lisan 
sebagai bagian dari kearifan lokal yang dapat diperhitungkan sebagai realitas nilai budaya 
alternatif dalam kehidupan global berada dalam dua sistem budaya yang harus dipelihara 
dan dikembangkan, yakni sistem budaya nasional dan sistem budaya lokal. 

Berdasarkan pendapat para ahli tersebut, tradisi lisan dapat dipahami sebagai cara 
masyarakat mewariskan pengetahuan, nilai, dan kebiasaan secara lisan dari generasi ke 
generasi. Tradisi lisan tidak hanya berupa cerita rakyat atau dongeng, tetapi juga 
mencakup aturan adat, kepercayaan, dan pengetahuan yang berkaitan dengan kehidupan 
masyarakat. Melalui penyampaian secara lisan dan pengulangan terus-menerus, tradisi 
lisan tetap hidup dan menjadi bagian penting dalam menjaga keberlangsungan budaya 
suatu masyarakat. 

Dalam masyarakat Serawai di Kabupaten Bengkulu Selatan, tradisi Ncukur 
Ghumbak merupakan salah satu bentuk tradisi lisan yang mengandung pengetahuan 
lokal. Pengetahuan lokal tersebut terlihat dalam tahapan pelaksanaan tradisi, tuturan 
yang disampaikan, serta aturan adat yang mengikat masyarakat. Tradisi ini diwariskan 
secara lisan oleh orang tua, tokoh adat, dan masyarakat kepada generasi berikutnya, 
sehingga tetap dilaksanakan meskipun tidak didukung oleh catatan tertulis. 

Pandangan Haba (dalam Haeran, 2019:134) kearifan lokal mengacu pada berbagai 
kekayaan budaya yang tumbuh dan berkembang dalam sebuah masyarakat dikenal, 
dipercayai, dan diakui sebagai elemen-elemen penting yang mampu mempertebal kohesi 
sosial di antara warga masyarakat. Soebadio (dalam Luciani, 2020:12) kearifan lokal 
merupakan suatu identitas yang telah menjadi ciri khas atau kepribadian bangsa agar 
mampu memanfaatkan budaya dari luar sebagai memperkaya pengetahuan dan 



 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

362                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

mengasah keterampilan. Sementara itu Ridwan, (2007:27-28) menjelaskan bahwa 
kearifan lokal (local wisdom) dapat dipahami sebagai usaha manusia dengan menggunakan 
akal budinya (kognisi) untuk bertindak dan bersikap terhadap sesuatu, objek, atau 
peristiwa yang terjadi dalam ruang tertentu. 
 Setyaningrum (2017:111) mengemukakan bahwa pemberdayaan kearifan lokal 
dalam pengembangan kebudayaan daerah perlu dilakukan karena hilangnya kearifan 
lokal pada kelompok masyarakat dapat berdampak pada ketahanan budaya yang 
dimiliki. Meinarno (dalam Pradanna, 2021:19) mengungkapkan kearifan lokal adalah 
sesuatu yang spesifik untuk budaya tertentu dan mencerminkan gaya hidup masyarakat 
tertentu. Selanjutnya, menurut Marfai, (2019:34) kearifan lokal mempunyai cakupan 
yang lebih luas daripada sekedar pengetahuan lokal. Pengetahuan lokal menurut 
Warburton dan Martin (dalam Syamsiah, 2018:2) merupakan kumpulan fakta dan 
berkaitan dengan keseluruhan sistem konsep, kepercayaan, dan persepsi yang dianut 
masyarakat tentang dunia di sekitarnya. 
 Tradisi Ncukur Ghumbak merupakan salah satu bentuk tradisi lisan masyarakat 

Serawai di Kabupaten Bengkulu Selatan. Sejauh penelusuran penulis, terdapat beberapa 

penelitian yang berkaitan dengan tradisi lisan dan kearifan lokal. Penelitian pertama dilakukan 

oleh Ferawati (2021) dengan judul “Tinjauan Nilai-Nilai Pendidikan Islam pada Acara Aqiqah di 

Desa Muara Jaya Kecamatan Sidoan Kabupaten Parigi Moutong” yang mengkaji nilai-nilai pendidikan 

Islam dalam tradisi aqiqah. Penelitian kedua dilakukan oleh Henri (2018) dengan judul “Tradisi 

Akcaru-Caru dalam Pelaksanaan Aqiqah di Desa Sala’jangki Kecamatan Bontonompo Selatan Kabupaten 

Gowa (Studi Dakwah Kultural)” yang membahas tradisi aqiqah sebagai media dakwah kultural. 

Penelitian ketiga dilakukan oleh Husen (2019) berjudul “Tradisi Barzanji Masyarakat 
Kampung Banjer Kecamatan Tikala Kota Manado” yang menelaah pelaksanaan dan makna 
tradisi Barzanji dalam masyarakat. Selanjutnya, penelitian keempat oleh Seto (2023) 
berjudul “Nilai-Nilai Dakwah dalam Tradisi Berzanji pada Akikah di Desa Talang Beringin 
Kecamatan Semidang Alas Maras Kabupaten Seluma” yang memfokuskan kajian pada nilai 
dakwah dalam tradisi Berzanji. Penelitian kelima dilakukan oleh Jana (2021) dengan 
judul “Praktik Kegiatan Al-Barzanji untuk Menumbuhkan Kecintaan pada Nabi Muhammad 
SAW (Studi pada Santri Pondok Pesantren Hidayahtul Qomariyah Kota Bengkulu)” yang 
menekankan aspek religius dan pendidikan. Selain itu, penelitian keenam oleh Fazli 
(2020) berjudul “Kearifan Lokal Masyarakat Gampong Lhok Bot dalam Tata Kelola Hutan” 
yang mengkaji kearifan lokal dalam konteks pengelolaan lingkungan. 
 Berdasarkan penelitian-penelitian tersebut, dapat diketahui bahwa sebagian 

besar kajian sebelumnya lebih banyak membahas tradisi lisan yang berkaitan dengan 

aqiqah, Barzanji, nilai dakwah, nilai pendidikan Islam, serta kearifan lokal dalam konteks 

lingkungan. Sementara itu, penelitian yang secara khusus mengkaji pengetahuan lokal 

dalam tradisi Ncukur Ghumbak masyarakat Serawai di Kabupaten Bengkulu Selatan 

masih sangat terbatas. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang menelaah pengetahuan 
lokal yang terkandung dalam tradisi Ncukur Ghumbak, baik yang berkaitan dengan 
makna tradisi, tahapan pelaksanaan, maupun nilai-nilai budaya yang diwariskan secara 
lisan. Selain itu, penelitian ini juga menempatkan tradisi Ncukur Ghumbak sebagai bagian 
dari tradisi lisan masyarakat Serawai yang berfungsi sebagai sarana pewarisan 
pengetahuan lokal dan penguatan identitas budaya masyarakat. Dengan demikian, 



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                363 

penelitian ini diharapkan dapat melengkapi kajian tradisi lisan sebelumnya serta 
memberikan kontribusi dalam upaya pelestarian budaya lokal Bengkulu Selatan. 
 Tradisi ncukur ghumbak merupakan salah satu bentuk tradisi lisan yang masih 

hidup dan dijalankan oleh masyarakat Serawai di Kabupaten Bengkulu Selatan. Tradisi 

ini tidak hanya berkaitan dengan prosesi adat semata, tetapi juga mengandung 

pengetahuan lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Pengetahuan tersebut terlihat 

dalam tata cara pelaksanaan, peran keluarga dan tokoh adat, serta makna-makna 

simbolik yang diyakini dan dipahami oleh masyarakat pendukungnya. Melalui tradisi ini, 

masyarakat Serawai menjaga nilai kebersamaan, rasa syukur, serta penghormatan 

terhadap adat dan kepercayaan yang telah lama hidup dalam komunitas mereka. 

Dengan melihat pentingnya tradisi ncukur ghumbak bagi kehidupan masyarakat 

Serawai, maka upaya pendokumentasian tradisi ini perlu dilakukan. Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mendeskripsikan makna simbolik perangkat yang digunakan dalam tradisi ncukur 

ghumbak serta menguraikan pengetahuan lokal yang terkandung dalam pelaksanaan tradisi 

tersebut. Dengan pengkajian ini, diharapkan pemahaman masyarakat terhadap nilai, makna, dan 

fungsi tradisi ncukur ghumbak dapat terdokumentasikan secara ilmiah. 

Adapun manfaat penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat teoretis 

dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat menambah khazanah kajian 

mengenai tradisi lisan dan pengetahuan lokal, khususnya yang berkaitan dengan tradisi 

ncukur ghumbak masyarakat Serawai di Kabupaten Bengkulu Selatan. Secara praktis, 

hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan dokumentasi budaya, sumber 

bacaan, serta sumber pembelajaran bagi generasi muda agar lebih mengenal dan 

memahami tradisi lokal daerahnya. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat 

menjadi bahan pertimbangan bagi masyarakat dan pihak terkait dalam upaya pelestarian 

dan pemertahanan tradisi ncukur ghumbak agar tetap lestari di tengah perkembangan 

zaman. 

Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumber bacaan dan sumber 

belajar, khususnya bagi generasi muda, agar mereka mengenal dan memahami tradisi 

yang dimiliki daerahnya sendiri. Selain itu, kajian ini juga diharapkan dapat membantu 

menjaga keberlangsungan tradisi ncukur ghumbak agar tetap dikenal dan dilaksanakan, 

sehingga tidak hilang seiring dengan perubahan zaman. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. 
Penelitian kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami dan menggambarkan 
secara mendalam fenomena sosial dan budaya yang hidup di tengah masyarakat. Taylor 
(dalam Sujarweni, 2023:19) menyatakan bahwa penelitian kualitatif merupakan salah 
satu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa ucapan atau tulisan 
serta perilaku orang-orang yang diamati. Pendekatan ini dianggap tepat untuk mengkaji 
tradisi ncukur ghumbak karena tradisi tersebut merupakan bagian dari tradisi lisan yang 
sarat dengan makna, nilai budaya, dan pengetahuan lokal yang tidak dapat diukur secara 
kuantitatif. 



 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

364                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

Data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer diperoleh secara langsung dari sumber utama penelitian, yaitu informan yang 
berasal dari masyarakat Serawai Kabupaten Bengkulu Selatan. Informan dalam 
penelitian ini meliputi tokoh adat, orang tua yang melaksanakan tradisi ncukur ghumbak, 
serta masyarakat yang memahami dan terlibat dalam pelaksanaan tradisi tersebut. Data 
sekunder diperoleh dari berbagai sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal, hasil 
penelitian terdahulu, dan dokumen lain yang berkaitan dengan tradisi lisan, kearifan 
lokal, dan pengetahuan lokal. Menurut Amrullah (2022:137–139), sumber data 
merupakan objek yang memunculkan data penelitian. Sumber data dalam penelitian ini 
berupa informan dari masyarakat Serawai yang dipilih secara purposif, yakni mereka 
yang dianggap mengetahui, memahami, dan memiliki pengalaman langsung terkait 
tradisi ncukur ghumbak. Data yang diperoleh dari para informan tersebut digunakan 
sebagai bahan utama untuk menjawab rumusan masalah penelitian. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui observasi, 
wawancara, dan dokumentasi. Observasi dilakukan dengan cara mengamati secara 
langsung proses pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak, mulai dari persiapan hingga 
pelaksanaan, termasuk perangkat yang digunakan serta tahapan-tahapan yang dilalui 
dalam tradisi tersebut. Melalui observasi, peneliti memperoleh gambaran nyata 
mengenai praktik tradisi dan konteks sosial budaya yang melingkupinya. 

Wawancara dilakukan secara mendalam kepada informan untuk menggali 
informasi yang lebih rinci mengenai makna simbolik perangkat tradisi, nilai-nilai budaya 
yang terkandung, serta bentuk pengetahuan lokal yang diwariskan secara turun-temurun 
melalui tradisi ncukur ghumbak. Wawancara dilakukan secara terbuka dan fleksibel agar 
informan dapat menyampaikan pandangan, pengalaman, dan pemahamannya secara 
leluasa. Teknik dokumentasi digunakan untuk melengkapi data penelitian berupa foto 
kegiatan, catatan lapangan, serta dokumen pendukung lainnya yang relevan dengan 
fokus penelitian. 

Data yang telah diperoleh kemudian dianalisis secara deskriptif kualitatif. 
Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan simpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilah dan memfokuskan data 
yang relevan dengan tujuan penelitian, khususnya yang berkaitan dengan makna 
simbolik perangkat dan bentuk pengetahuan lokal dalam tradisi ncukur ghumbak. Data 
yang telah direduksi kemudian disajikan dalam bentuk uraian naratif agar mudah 
dipahami. Tahap akhir adalah penarikan simpulan yang dilakukan berdasarkan hasil 
analisis data sebagai jawaban atas rumusan masalah penelitian. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil  

Masyarakat Serawai kaya akan kebudayaan. Ada beberapa kebudayaan yang 
masih terjaga hingga sekarang dan ada juga kebudayaan yang mulai hilang. Salah satu 
kebudayaan yang masih terjaga hingga sekarang di Kabupaten Bengkulu Selatan yaitu 
tradisi ncukur ghumbak. Tradisi ncukur ghumbak merupakan tradisi yang masih 
dipertahankankan hingga saat ini oleh masyarakat Serawai di Desa Suka Bandung dan 
Desa Serang Bulan, Kecamatan Pino, Kabupaten Bengkulu Selatan. Tradisi ini 
dilaksanakan oleh masyarakat Serawai ketika bayi baru lahir dan sudah berumur tujuh 
hari atau lebih. Tradisi ncukur ghumbak ini dalam prakteknya ditujukan pada seorang 



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                365 

bayi. Tradisi ncukur ghumbak ini ialah tradisi yang berupa pencukuran atau pemotongan 
rambut bayi yang dibawa sejak kelahiran. Selain itu, orang tua kepada Tuhan yang Maha 
Esa karena telah dikaruniai seorang anak atau pelita hati sekaligus untuk mengenalkan 
kepada masyarakat bahwa telahlahir anggota baru dalam sebuah keluarga. 

Tradisi ncukur ghumbak bagi masyarakat Serawai bukan hanya sekadar acara adat, 
tetapi juga menjadi momen kebersamaan antarwarga. Proses pelaksanaan tradisi ncukur 
ghumbak ini dihadiri hampir seluruh elemen masyarakat baik itu kerabat dekat maupun 
kerabat jauh, ketua adat, penghulu, dan kepala desa, anggota besikir, maupun masyarakat 
lainnya. Dalam pelaksanaannya, keluarga yang mengadakan tradisi ini akan dibantu oleh 
kerabat dan tetangga sekitar. Kehadiran masyarakat dalam acara ncukur ghumbak 
menunjukkan adanya rasa kepedulian dan kebersamaan yang masih kuat. Melalui tradisi 
ini, hubungan antaranggota masyarakat menjadi lebih dekat karena adanya kerja sama 
sejak tahap persiapan hingga acara selesai. 

Selain itu, tradisi ncukur ghumbak juga berfungsi sebagai tanda bahwa telah lahir 
anggota baru dalam sebuah keluarga. Dengan adanya tradisi ini, masyarakat sekitar 
mengetahui dan ikut mendoakan bayi yang baru lahir. Hal ini menunjukkan bahwa 
kelahiran seorang anak tidak hanya menjadi urusan keluarga inti, tetapi juga menjadi 
bagian dari kehidupan sosial masyarakat Serawai. 

Pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak terdiri dari tiga tahap, yaitu sebagai berikut:  
a. Merempah adiak sanak 

Kegiatan tradisi ncukur ghumbak diawali dengan acara merempah adiak sanak. 
Tahap ini merupakan tahap persiapan sebelum pelaksanaan ncukur ghumbak dimulai. 
Pada tahap ini, keluarga bersama masyarakat sekitar menyiapkan berbagai 
perlengkapan yang akan digunakan dalam prosesi, seperti bunga rajut dan bendera 
uang, bunga rampai, dedulang, wadah ghumbak yang akan dicukur, serta lilin. Semua 
perlengkapan tersebut disiapkan dengan tertib dan sesuai dengan kebiasaan yang 
telah diwariskan secara turun-temurun. 

Kegiatan merempah adiak sanak biasanya dilakukan satu hari sebelum pelaksanaan 
inti tradisi. Dalam tahap ini terlihat adanya kerja sama antara keluarga dan 
masyarakat sekitar. Setiap orang memiliki peran masing-masing dalam membantu 
persiapan, sehingga pekerjaan menjadi lebih ringan. Selain sebagai tahap persiapan, 
merempah adiak sanak juga menjadi sarana bagi masyarakat, terutama generasi muda, 
untuk belajar mengenal perlengkapan dan tahapan dalam tradisi ncukur ghumbak. 

b. Kerjau njadi 
Tahap kerjau njadi merupakan puncak dari pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak. 

Pada tahap ini dilakukan proses pencukuran rambut bayi sesuai dengan tata cara 
yang berlaku dalam masyarakat Serawai. Pelaksanaan kerjau njadi dipimpin oleh 
ketua kerja atau tua kerja yang berperan sebagai pemimpin jalannya prosesi. Ketua 
kerja bertugas mengatur jalannya acara agar berlangsung dengan tertib dan sesuai 
dengan adat yang telah ditetapkan. 

Selama proses kerjau njadi, ketua kerja memandu seluruh rangkaian kegiatan, 
mulai dari pembukaan acara, permohonan izin, pelaksanaan pencukuran ghumbak, 
hingga penutupan. Masyarakat yang hadir mengikuti jalannya acara dengan khidmat 
dan tertib.  



 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

366                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

Tahap ini tidak hanya menjadi inti dari tradisi ncukur ghumbak, tetapi juga 
menjadi momen doa dan harapan agar bayi yang dicukur rambutnya dapat tumbuh 
menjadi anak yang sehat, baik, dan berguna bagi keluarga serta masyarakat. 

 
c. Bepenyap 

Setelah seluruh rangkaian pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak selesai, kegiatan 
dilanjutkan dengan tahap bepenyap. Tahap ini merupakan kegiatan gotong royong 
untuk membantu pihak keluarga dalam membereskan perlengkapan dan tempat 
pelaksanaan acara. Pada tahap ini, masyarakat kembali terlibat secara aktif sesuai 
dengan peran masing-masing. 

Rombongan bapak-bapak biasanya membantu membongkar belabar, menyusun 
kursi, serta mengembalikan barang-barang yang dipinjam ke tempat semula. 
Sementara itu, ibu-ibu membantu membersihkan peralatan yang digunakan selama 
acara, seperti peralatan masak, piring, gelas, sendok, dan perlengkapan lainnya. 
Kegiatan bepenyap mencerminkan nilai kebersamaan dan saling membantu yang 
masih kuat dalam kehidupan masyarakat Serawai, sehingga tradisi ncukur ghumbak 
tidak hanya berakhir pada prosesi adat, tetapi juga ditutup dengan kerja sama dan 
kepedulian sosial. 

 
Pembahasan 
Makna Simbolik Perangkat dalam Tradisi Ncukur Ghumbak 
Pelaksanaan kegiatan seperti upacara dan selamatan dalam tradisi ncukur ghumbak ini 
mempunyai makna dan tujuan yang diwujudkan melalui simbol-simbol perangkat yang 
digunakan dalam tradisi itu. Adapun makna simbolik peralatan yang digunakan pada 
pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak ini, yaitu: 

a. Bunga rajut dan bendera uang 
Bunga rajut merupakan bunga yang terbuat dari kertas minyak dan tangkainya 

terbuat dari lidi daun kelapa. Adapun makna yang terkandung dalam bunga rajut, 
yaitu bunga rajut ini merupakan hiasan atau aksesoris dan memiliki makna 
pelambangan suatu kemeriahan, kemewahan, dan kebahagiaan dalam suatu 
perayaan. Kemudian, bendera uang merupakan bendera yang terbuat dari gabungan 
kertas minyak berwarna merah dan putih yang diberi uang. Bendera uang ini 
melambangkan kemeriahan dan pengharapan agar sang bayi ini hidupnya penuh 
dengan kemeriahan serta punya kepekaan sosial yang tinggi. 

Penggunaan bunga rajut dan bendera uang menunjukkan bahwa masyarakat 
Serawai memandang kelahiran seorang anak sebagai peristiwa yang patut dirayakan. 
Kemeriahan yang ditampilkan tidak hanya bertujuan memperindah acara, tetapi juga 
menjadi bentuk rasa syukur keluarga. Selain itu, bendera uang mengandung harapan 
agar kelak anak tidak hanya hidup berkecukupan, tetapi juga memiliki kepedulian 
terhadap orang lain. 

b. Jambar 
Jambar merupakan merupakan nasi kuning yang terbuat dari beras ketan yang 

dicampuri santan, kunyit, dan garam, dan panggangan ayam. Jambar memiliki makna 
simbolik perdamaian dan digunakan sebagai pembayaran denda atas kesalahan yang 
terjadi pada pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak. 



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                367 

Keberadaan jambar dalam tradisi ncukur ghumbak mencerminkan pentingnya 
menjaga keharmonisan dalam pelaksanaan adat. Melalui jambar, masyarakat 
diajarkan untuk menyelesaikan kesalahan atau kekeliruan secara damai. Nilai ini 
menunjukkan bahwa adat tidak hanya mengatur tata cara, tetapi juga mengajarkan 
sikap saling menghargai dan menjaga hubungan sosial. 

c. Bunga rampai 
Bunga rampai merupakan bunga yang terbuat dari potongan atau irisan bunga-

bunga, seperti bunga kertas, bunga mawar, bunga melati, atau bunga lainnya. Selain 
itu juga menggunakan dedaunan asli, seperti daun pandan, daun jeruk lalu diberi 
minyak wangi dan diletakkan di atas talam atau nampan yang dilapisi dengan kain. 
Bunga rampai ini memberikan satu aroma keharuman yang segar. Bunga rampai ini 
juga memiliki makna, yaitu melambangkan kemakmuran, kesucian lahir dan batin, 
keharuman tuah dan marwah serta nama baik keluarga dan dirinya. 

Aroma harum dari bunga rampai menjadi simbol doa agar sang bayi kelak 
memiliki perilaku yang baik dan disenangi oleh lingkungan sekitarnya. Keharuman 
tersebut juga dimaknai sebagai harapan agar nama baik keluarga tetap terjaga. Hal 
ini menunjukkan bahwa masyarakat Serawai sangat menjunjung tinggi nilai 
kesopanan dan kehormatan dalam kehidupan bermasyarakat. 

d. Dedulang 
Dedulang merupakan perlengkapan ncukur ghumbak yang terbuat beras 1 kulak, niugh 
(kelapa) 1 buah, dan belacu (kain putih) 1 lembar yang diletakkan di atas talam. 
Dedulang ini biasanya di buat sehari sebelum pelaksanaan ncukur ghumbak. Adapun 
makna yang terkandung dalam dedulang, yaitu: 

1. Beras 
Beras memiliki makna pengharapan agar sang bayi kelak mendapat rezeki yang 
banyak, tidak kelaparan dan kesusahan, serta ketika hidup bermasyarakat selalu 
rendah hati. 

2. Niugh 
Niugh memiliki makna bahwa dari ujung akar hingga daun mempunyai manfaat, 
dengan kata lain tidak ada satu elemen pun yang tidak bermanfaat. Maka dari 
itu, niugh ini memiliki makna pengharapan agar sang bayi kelak dapat bersifat 
seperti niugh yang bermanfaat bukan hanya untuk dirinya tetapi juga orang lain. 

3. Belacu 
Belacu adalah kain yang berwarna putih. Belacu ini harus berwarna putih karena 
belacu melambangkan kesucian sehingga kelak ketika bayi sudah beranjak 
dewasa diharapkan sang bayi dapat menjaga kesuciannya dan kehormatannya. 
Dedulang menggambarkan pandangan hidup masyarakat Serawai yang sederhana 

namun penuh makna. Unsur-unsur dalam dedulang mengajarkan bahwa kehidupan yang 
baik tidak hanya diukur dari materi, tetapi juga dari sikap rendah hati, kemanfaatan, dan 
kemampuan menjaga diri. 

Dedulang juga menunjukkan cara masyarakat Serawai menyampaikan pesan 
kehidupan melalui benda-benda yang sederhana dan mudah dijumpai sehari-hari. 
Beras, niugh, dan kain belacu merupakan perlengkapan yang dekat dengan 
kehidupan masyarakat, sehingga maknanya mudah dipahami oleh semua kalangan. 
Melalui penggunaan dedulang, orang tua dan keluarga menyampaikan harapan bagi 
masa depan anak tanpa harus mengucapkannya secara langsung. 



 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

368                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

Dengan adanya dedulang dalam tradisi ncukur ghumbak, terlihat bahwa 
masyarakat Serawai menanamkan nilai-nilai kehidupan sejak awal kelahiran anak. 
Tradisi ini mengajarkan bahwa hidup tidak hanya tentang kecukupan materi, tetapi 
juga tentang sikap rendah hati, bermanfaat bagi orang lain, dan mampu menjaga 
diri. Nilai-nilai tersebut diwariskan secara turun-temurun melalui pelaksanaan tradisi 
adat yang masih dijaga hingga saat ini. 

e. Lilin 
Dalam pelaksanaan ncukur ghumbak, lilin ini dianggap sebagai simbol 

penerangan yang memiliki makna pengharapan agar jalan kehidupan sang bayi 
tersebut penuh penerangan dan sang bayi tersebut memiliki masa depan yang cerah. 

Lilin menunjukkan keyakinan masyarakat bahwa kehidupan manusia 
memerlukan petunjuk dan arah. Sejak dini, bayi telah didoakan agar mampu 
menjalani hidup dengan baik dan tidak mudah tersesat dalam mengambil keputusan. 

f. Wadah ncukur ghumbak 
Wadah ncukur ghumbak terdiri dari kelapa muda, pendingin, dan gunting. Adapun 
makna dari peralatan ini sebagai berikut: 
1. Niugh mudau 

Niugh mudau atau kelapa muda, digunakan untuk menyimpan  ghumbak bayi yang 
telah digunting pada saat ncukur ghumbak. Ghumbak tersebut dimasukkan ke 
dalam niugh mudau yang sudah di lubangi atau di ukir. Hal ini merupakan suatu 
kebudayaan secara turun-temurun yang termasuk ke dalam bentuk harapan-
harapan agar anak ini nantinya tumbuh menjadi anak yang taat kepada Allah 
SWT dan bermanfaat bukan hanya untuk dirinya tetapi juga untuk orang lain 
sebagaimana niugh yang tidak satupun elemen di dalamnya terbuang karena 
semuanya dapat dipergunakan untuk berbagai kebutuhan mulai dari akarnya, 
batangnya, buahnya, dan daunnya. 

2. Sedingin 
Sedingin merupakan tumbuhan yang batang dan daunnya mengandung air. 
Daun sedingin ini merupakan perlengkapan dalam ncukur ghumbak yang 
digunakan sebagai alat untuk memercikkan air atau alat yang digunakan untuk 
membasahi ghumbak bayi yang akan dicukur sehingga memudahkan proses 
pencukuran ghumbak. Sedingin memiliki makna pengharapan agar sang bayi 
dapat menjadi pribadi yang sabar dan berkepala dingin jika menghadapi perkara 
apapun. 

3. Njuang abang 
Njuang abang atau hanjuang merah juga digunakan pada pelaksanaan ncukur 
ghumbak sama halnya dengan sedingin yang digunakan sebagai alat untuk 
memercikkan air atau alat yang digunakan untuk membasahi ghumbak bayi yang 
akan dicukur sehingga memudahkan proses pencukuran ghumbak. Njuang abang 
memiliki makna pengharapan agar sang anak menjadi anak yang pemberani. 
Penggunaan bahan-bahan alami sebagai wadah ncukur ghumbak menunjukkan 

kedekatan masyarakat Serawai dengan alam. Alam tidak hanya dimanfaatkan sebagai 
sumber kehidupan, tetapi juga sebagai media simbolik dalam menyampaikan doa dan 
harapan. 

Berdasarkan uraian makna simbolik perangkat dalam tradisi ncukur ghumbak 
tersebut, dapat dipahami bahwa setiap peralatan yang digunakan tidak bersifat 



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                369 

kebetulan, melainkan memiliki makna dan tujuan tertentu. Perangkat-perangkat tersebut 
menjadi media simbolik untuk menyampaikan doa, harapan, dan nilai kehidupan bagi 
sang bayi sejak awal kelahirannya. Melalui simbol-simbol tersebut, masyarakat Serawai 
menanamkan nilai kebaikan, keteguhan sikap, dan harapan akan masa depan yang baik. 

Makna simbolik perangkat dalam tradisi ncukur ghumbak juga menunjukkan 
bahwa masyarakat Serawai memandang kehidupan manusia sebagai sesuatu yang harus 
dipersiapkan secara lahir dan batin. Simbol-simbol yang digunakan tidak hanya 
berkaitan dengan aspek material, tetapi juga mengandung nilai moral, sosial, dan 
spiritual. Dengan demikian, tradisi ini tidak sekadar menjadi ritual adat, tetapi juga 
sarana pewarisan nilai dan pengetahuan budaya yang tetap relevan dalam kehidupan 
masyarakat Serawai hingga saat ini. 
 
Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak 

Masyarakat Serawai memiliki pengetahuan lokal yang terkait dengan tradisi ncukur 
ghumbak pada bayi yang baru lahir. Pengetahuan ini diperoleh secara turun temurun dari 
leluhur mereka melalui sistem pewarisan secara lisan. Pengetahuan lokal yang 
dimaksudkan dalam tradisi ini, yaitu tentang kepercayaan masyarakat Serawai dalam 
pelaksanaan ncukur ghumbak. Adapun pengetahuan lokal masyarakat Serawai mengenai 
tradisi ncukur ghumbak, antara lain: 
a. Membuang rambut kotor (Membuang ghumbak kamah) 

Tradisi ncukur ghumbak merupakan suatu kegiatan yang dilakukan pada bayi baru 
lahir. Ncukur ghumbak dalam masyarakat Serawai merupakan proses pembuangan 
ghumbak kamah dan dianggap sebagai tindakan membersihkan ghumbak bayi dari 
segala kotoran dan pengaruh buruk yang mungkin terbawa sejak kelahiran. Selain 
itu, pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak ini adalah ritus peralihan yang menandai 
kelahiran dan kehidupan baru, sehingga pelaksanaan ncukur ghumbak ini 
melambangkan awal yang baru, bersih, dan suci bagi bayi, sehingga diharapkan bayi 
dapat tumbuh sehat dan bahagia. 

Kepercayaan tentang ghumbak kamah menunjukkan bahwa masyarakat Serawai 
memandang kelahiran bukan hanya sebagai peristiwa biologis, tetapi juga peristiwa 
budaya dan spiritual. Rambut yang dibawa sejak lahir diyakini masih mengandung 
unsur kotor atau pengaruh yang kurang baik, sehingga perlu dibersihkan melalui 
prosesi adat. Pengetahuan ini mengajarkan bahwa sejak awal kehidupan, manusia 
perlu melalui proses penyucian agar dapat menjalani hidup dengan baik. Tradisi ini 
juga menjadi sarana bagi orang tua dan keluarga untuk memanjatkan doa agar anak 
terhindar dari hal-hal buruk serta tumbuh dalam keadaan sehat lahir dan batin. 

Selain itu, ncukur ghumbak sebagai ritus peralihan menunjukkan adanya tahapan 
penting dalam kehidupan manusia menurut pandangan masyarakat Serawai. Melalui 
tradisi ini, bayi secara simbolik diterima sebagai anggota baru dalam keluarga dan 
masyarakat. Dengan demikian, pengetahuan lokal ini berfungsi sebagai pedoman 
dalam menyikapi fase awal kehidupan seorang anak. 

b. Penyetaraan berat ghumbak ke harga emas atau perak dengan meneladani 
pada masa kelahiran Nabi Muhammad SAW 

Pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak ini dilatarbelakangi oleh pasca kelahiran Nabi 
Muhammad SAW yang kemudian diakikahkan dan juga dilakukan pencukuran 
ghumbak. Selanjutnya, ghumbak yang dicukur ini disetarakan dengan emas atau perak 



 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

370                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

dan disedekahkan kepada orang-orang yang lebih membutuhkan. Kemudian untuk 
pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak yang dikemas dalam pelaksanaan akikah sambil 
membaca kitab al-Balzanji ini hanya dilakukan oleh masyarakat Serawai yang 
beragama Islam dan tidak dilaksanakan oleh masyarakat Serawai yang menganut 
agama lain. Hal ini dikarenakan pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak juga dianggap 
sebagai bentuk refleksi mengagungkan dan kecintaan masyarakat setempat terhadap 
Nabi Muhammad SAW. Sehingga pemahaman inilah yang dipahami oleh 
masyarakat Desa Suka Bandung dan Desa Serang Bulan dalam melaksanakan tradisi 
ncukur ghumbak ketika bayi berumur 7 hari atau lebih. 

Pengetahuan lokal ini menunjukkan adanya perpaduan antara adat dan ajaran 
agama dalam kehidupan masyarakat Serawai. Tradisi ncukur ghumbak tidak hanya 
dipandang sebagai adat warisan leluhur, tetapi juga sebagai praktik yang memiliki 
dasar keagamaan. Dengan menyetarakan berat rambut bayi dengan emas atau perak 
untuk disedekahkan, masyarakat diajarkan nilai kepedulian sosial sejak awal 
kehidupan seorang anak. Hal ini mencerminkan harapan agar anak kelak tumbuh 
menjadi pribadi yang dermawan dan peduli terhadap sesama. 

Selain itu, pengaitan tradisi ncukur ghumbak dengan keteladanan Nabi 
Muhammad SAW menunjukkan bahwa masyarakat Serawai memaknai tradisi ini 
sebagai bentuk ibadah dan ungkapan rasa cinta kepada Nabi. Pengetahuan lokal ini 
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai agama diinternalisasikan ke dalam praktik 
budaya, sehingga tradisi tidak hanya berfungsi sebagai kebiasaan turun-temurun, 
tetapi juga sebagai sarana pembentukan nilai keimanan dan akhlak. 
 

Berdasarkan uraian di atas tradisi ncukur ghumbak tetap dipertahankan dan dilaksanakan 

setiap kelahiran bayi hingga saat ini oleh masyarakat Serawai di Desa Suka Bandung dan Desa 

Serang Bulan sebagai tindakan membersihkan ghumbak bayi dari segala kotoran dan pengaruh 

buruk yang terbawa sejak kelahiran dan sebagai ritus peralihan yang menandai kelahiran serta 

melambangkan awal kehidupan yang baru dan bersih bagi bayi, serta sebagai bentuk refleksi 

mengagungkan dan kecintaan masyarakat setempat terhadap Nabi Muhammad SAW 

Melalui pengetahuan lokal yang hidup dalam tradisi ncukur ghumbak, terlihat bahwa 
masyarakat Serawai memiliki cara pandang tersendiri dalam memaknai kelahiran 
seorang anak. Pengetahuan ini tidak hanya berfungsi sebagai kepercayaan, tetapi juga 
sebagai pedoman dalam bersikap dan bertindak, baik bagi orang tua maupun keluarga 
besar. Tradisi ncukur ghumbak menjadi sarana untuk menyampaikan nilai-nilai kebaikan, 
harapan, dan doa bagi kehidupan anak sejak usia dini. 

Pengetahuan lokal tersebut diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi melalui 
praktik tradisi yang terus dijalankan hingga saat ini. Dengan tetap melaksanakan tradisi 
ncukur ghumbak, masyarakat Serawai secara tidak langsung menjaga keberlangsungan 
pengetahuan lokal yang mereka miliki. Oleh karena itu, tradisi ini tidak hanya penting 
sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai media pembelajaran nilai kehidupan yang 
berakar pada adat dan kepercayaan masyarakat Serawai. 
 
PENUTUP 

Tradisi ncukur ghumbak merupakan salah satu tradisi pada masyarakat Serawai 
yang dilaksanakan ketika bayi berumur tujuh hari atau lebih dan masih dipertahankan 
hingga saat ini, khususnya di Desa Suka Bandung dan Desa Serang Bulan, Kabupaten 



 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                371 

Bengkulu Selatan. Dalam pelaksanaannya, terdapat beberapa perangkat yang digunakan 
dalam tradisi ncukur ghumbak yang masing-masing memiliki makna simbolik. Makna 
simbolik perangkat tersebut, yaitu 1) bunga rajut dan bendera uang memiliki makna 
pelambangan kebahagiaan, 2) jambar memiliki makna perdamaian, 3) bunga rampai 
memiliki makna kemakmuran, 4) dedulang memiliki makna, yaitu beras bermakna 
pengharapan agar memperoleh rezeki yang banyak, niugh bermakna pengharapan agar 
kelak bermanfaat bagi diri sendiri dan orang lain, serta belacu melambangkan kesucian, 
5) lilin memiliki makna pengharapan akan masa depan yang cerah, dan 6) wadah ncukur 
ghumbak memiliki makna, yaitu niugh mudau bermakna pengharapan agar kelak 
bermanfaat, sedingin bermakna pengharapan agar menjadi pribadi yang sabar dan 
berkepala dingin, serta njuang abang bermakna agar anak kelak menjadi pribadi yang 
pemberani. Keseluruhan makna simbolik perangkat tersebut menunjukkan bahwa 
tradisi ncukur ghumbak tidak hanya berfungsi sebagai prosesi adat, tetapi juga sebagai 
media simbolik untuk menyampaikan doa, harapan, serta nilai-nilai kehidupan bagi anak 
sejak awal kelahirannya. 

Selain makna simbolik perangkat, tradisi ncukur ghumbak juga mengandung 
pengetahuan lokal yang diwariskan secara turun-temurun dalam masyarakat Serawai. 
Pengetahuan lokal dalam tradisi ncukur ghumbak tersebut, yaitu 1) membuang 
ghumbak kamah yang dimaknai sebagai proses pembersihan dan penyucian bayi dari 
pengaruh buruk sejak kelahiran serta sebagai penanda awal kehidupan yang baru, dan 2) 
penyetaraan berat ghumbak ke harga emas atau perak dengan meneladani peristiwa 
pada masa kelahiran Nabi Muhammad SAW yang kemudian disedekahkan kepada 
orang yang membutuhkan. Pengetahuan lokal ini menunjukkan adanya perpaduan 
antara adat dan nilai keagamaan dalam pelaksanaan tradisi ncukur ghumbak, sehingga 
tradisi ini tidak hanya dipahami sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai sarana 
penanaman nilai religius, kepedulian sosial, dan pembentukan karakter sejak usia dini. 
Oleh karena itu, tradisi ncukur ghumbak memiliki peran penting dalam menjaga 
keberlangsungan pengetahuan lokal serta memperkuat identitas budaya masyarakat 
Serawai di tengah perkembangan zaman. 
 
 
UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak 
yang telah berkontribusi dan terlibat dalam penelitian ini, baik secara langsung maupun 
tidak langsung sehingga penelitian ini dapat terlaksana dengan baik 
 
 

DAFTAR RUJUKAN 
Amrullah, K. (2020). Metode penelitian kualitatif: Dilengkapi lima pendekatan (etnografi, 

grounded theory, fenomenologi, studi kasus, dan naratif). CV Literasi Nusantara Abadi. 
Diskominfotik Provinsi Bengkulu. (2021). Sekilas Bengkulu. 

https://bengkuluprov.go.id/sekilas-bengkulu/ 
Fazli, M. (2020). Kearifan lokal masyarakat Gampong Lhok Bot dalam tata kelola hutan 

(Skripsi, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry). https://repository.ar-
raniry.ac.id/id/eprint/14555/ 

https://bengkuluprov.go.id/sekilas-bengkulu/
https://repository.ar-raniry.ac.id/id/eprint/14555/
https://repository.ar-raniry.ac.id/id/eprint/14555/


 
 

Mita Puspita Sari, Amrizal, Bustanuddin Lubis 

372                                                                        Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3),2025 

Ferawati. (2020). Tinjauan nilai-nilai pendidikan Islam pada acara aqiqah di Desa Muara Jaya 
Kecamatan Sidoan Kabupaten Parigi Moutong (Skripsi, Institut Agama Islam Negeri 
Palu). http://repository.iainpalu.ac.id/id/eprint/736/ 

Finnegan, R. (1992). Oral tradition and the verbal arts: A guide to research practices. Routledge. 
Haeran. (2019). Tradisi Meccerak Parek sebagai bentuk kearifan lokal masyarakat Suku 

Bugis di Tanjung Jabung Timur, Jambi. Jurnal STIE Syari’ah Al-Mujaddid, 133–
147. 

Henri. (2018). Tradisi Akcaru-Caru dalam pelaksanaan aqiqah di Desa Sala’jangki Kecamatan 
Bontonompo Selatan Kabupaten Gowa (Studi dakwah kultural) (Skripsi, UIN Alauddin 
Makassar). http://repositori.uin-alauddin.ac.id/13150/ 

Husen, A. W. (2019). Tradisi Barzanji masyarakat Kampung Banjer Kecamatan Tikala Kota 
Manado (Studi kasus upacara aqiqahan) (Skripsi, Institut Agama Islam Negeri 
Manado). http://repository.iain-manado.ac.id/83/ 

Jana, M. (2021). Praktik kegiatan Al-Barzanji untuk menumbuhkan kecintaan pada Nabi 
Muhammad SAW (Studi pada santri Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah Kota 
Bengkulu) (Disertasi doktoral, UIN Fatmawati Soekarno Bengkulu). 

Luciani, R., & Malihah, E. (2020). Analisis nilai-nilai kearifan lokal Rumah Limas di 
Sumatera Selatan. IJSED (Indonesian Journal of Sociology, Education, and 
Development), 11–18. 

Marfai, M. A. (2019). Pengantar etika lingkungan dan kearifan lokal. Gadjah Mada 
University Press. 

Marhandra, R. (2021). Lawas Pamuji: Mutiara dakwah dan komunikasi dalam tradisi lisan 
Sumbawa. Rehal. 

Pradanna, A. S. (2021). Kearifan lokal dalam tradisi Manjau Maju masyarakat Lampung 
Saibatin Pekon Kedaloman Kabupaten Tanggamus (Skripsi, Universitas Lampung). 

Primadata, A. P., & Biroli, A. (2020). Tradisi lisan: Perkembangan mendongeng kepada 
anak di era modern. Prosiding Universitas Jenderal Soedirman, 1(1), 496–505. 

Priyadi, S. (2014). Sejarah lisan. Ombak. 
Pudentia. (2015). Metodologi kajian tradisi lisan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
Purba, N., et al. (2022). Tradisi lisan dolanan membangun karakter dan citra manusia. LPPM 

UMNAW. 
Ridwan, A. N. (2007). Landasan keilmuan kearifan lokal. Ibda’: Jurnal Studi Islam dan 

Budaya, 5(1), 27–38. 
Sari, D. (2023). Tradisi lisan Kantola pada masyarakat Muna: Bentuk, fungsi, dan makna. PT 

Nasya Expanding Management. 
Seto, O. K. (2023). Nilai-nilai dakwah dalam tradisi Berzanji pada akikah di Desa 

Talang Beringin Kecamatan Semidang Alas Maras Kabupaten Seluma. Repository 
Universitas Muhammadiyah Bengkulu. 

Setyaningrum, N. D. B. (2017). Tantangan budaya Nusantara dalam kehidupan 
masyarakat di era globalisasi. Jurnal Pendidikan Seni dan Seni Budaya, 105–113. 

Sujarweni, V. W. (2023). Metodologi penelitian. Pustaka Baru Press. 
Utomo, C. B., & Kurniawan, G. F. (2017). Bilama tradisi lisan menjadi media 

pendidikan ilmu sosial di masyarakat Gunungpati. Harmony: Jurnal Universitas 
Negeri Semarang, 2(2), 169–184. 

Vansina, J. (1985). Oral tradition as history. University of Wisconsin Press. 

http://repository.iainpalu.ac.id/id/eprint/736/
http://repositori.uin-alauddin.ac.id/13150/


 
  

Pengetahuan Lokal dalam Tradisi Ncukur Ghumbak Masyarakat Serawai 
Kabupaten Bengkulu Selatan 

Jurnal Ilmiah Korpus, Vol. 9(3), 2025                                                                373 

Wati, E. A. (2023). Tradisi lisan sebagai sumber sejarah. Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah 
& Sejarah, 2(1), 52–59. https://online-
journal.unja.ac.id/krinok/article/view/24049 

 

https://online-journal.unja.ac.id/krinok/article/view/24049
https://online-journal.unja.ac.id/krinok/article/view/24049

